
opusdei.org

Rezar con el Adoro
te devote

Libro electrónico para meditar
sobre la eucaristía con el Adoro
te devote, uno de los cinco
himnos que Santo Tomas de
Aquino compuso en honor de
Jesús en el Santísimo
Sacramento.

20/06/2025

Con motivo del Año de la Eucaristía
(2004), el entonces prelado del Opus
Dei, Mons. Javier Echevarría, escribió
esta carta en la que nos ayuda a
meditar sobre la eucaristía con el



Adoro te devote, uno de los cinco
himnos que Santo Tomas de Aquino
compuso en honor de Jesús en el
Santísimo Sacramento.

Descargar el libro electrónico
«Rezar con el Adoro te
devote» 

ePub ► «Rezar con el Adoro te
devote»

Mobi ► «Rezar con el Adoro te
devote»

PDF ► «Rezar con el Adoro te devote»

Google Play Books ► «Rezar con el
Adoro te devote»

Apple Books ► «Rezar con el Adoro te
devote»

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205112821932392.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205112821932392.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113033551664.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113033551664.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/rezar-con-el-adoro-te-devote20250205113047552437.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=u1TkEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=u1TkEAAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6472707353
http://books.apple.com/us/book/id6472707353


Oración del Adoro te devote

1. Te adoro con devoción, Dios
escondido, oculto verdaderamente
bajo estas apariencias. A ti se somete
mi corazón por completo, y se rinde
totalmente al contemplarte.

2. Al juzgar de ti se equivocan la
vista, el tacto, el gusto; pero basta con
el oído para creer con firmeza. Creo
todo lo que ha dicho el Hijo de Dios:
nada es más verdadero que esta
palabra de verdad.

3. En la Cruz se escondía sólo la
divinidad, pero aquí también se
esconde la humanidad. Creo y
confieso ambas cosas, y pido lo que
pidió el ladrón arrepentido.

4. No veo las llagas como las vio
Tomás, pero confieso que eres mi
Dios. Haz que yo crea más y más en
ti, que en ti espere, que te ame.



5. ¡Oh memorial de la muerte del
Señor! Pan vivo que da la vida al
hombre. Concédele a mi alma que de
ti viva, y que siempre saboree tu
dulzura.

6. Señor Jesús, bondadoso pelícano,
límpiame, a mí, inmundo, con tu
sangre: de la que una sola gota puede
liberar de todos los crímenes al
mundo entero.

7. Jesús, a quien ahora veo
escondido, te ruego que se cumpla lo
que tanto ansío: que al mirar tu
rostro ya no oculto, sea yo feliz
viendo tu gloria. Amén.

Sumario

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

- Tanto amó Dios al mundo

- Un Dios cercano

- Actos de adoración



Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

- Pasmarse ante el misterio de amor

- En la "escuela" de San Josemaría

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

- Con la luz de la fe

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

- Palabras de vida

- Una actitud de confianza

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

- Con Cristo en el Calvario

- El ladrón arrepentido

- Cátedra de todas las virtudes

- Entregarse al servicio de los demás



Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens

- Al ritmo de la contrición

- Fiarse de la misericordia divina

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

- La actitud inicial de Tomás

- A las llagas de Cristo

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

- Almas de eucaristía: fe, amor,
esperanza

- Delicadezas del Señor

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

- Memorial del Sacrificio de la Cruz

- Centro y raíz de la vida espiritual



- Una correspondencia esforzada

- Comunión con Cristo y unidad de la
Iglesia

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

- Vivir de Cristo

- Unidad de vida

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

- Purificarse más y más

- Comulgar dignamente

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere

- Dar a conocer la eficacia de la
Eucaristía

- Amar la mortificación y la
penitencia



Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tuæ gloriæ

- Hambres de ver el rostro de Cristo

- Prenda de la vida eterna

- La Santísima Virgen, mujer
eucarística

«En la Santísima Eucaristía se
contiene todo el bien espiritual de la
Iglesia, es decir, Cristo mismo,
nuestra Pascua y Pan vivo, que por
su Carne vivificada y que vivifica por
el Espíritu Santo, da vida a los
hombres» 1. Esta misteriosa e
inefable manifestación del amor de
Dios por la humanidad, ocupa un
lugar privilegiado en el corazón de
los cristianos y, concretamente, de los
hijos de Dios en el Opus Dei. Así lo



enseñó nuestro queridísimo Padre
con su ejemplo, con su predicación y
con sus escritos, cuando afirmaba
que la Eucaristía constituye «el
centro y la raíz de la vida espiritual
del cristiano» 2.

Por eso, nos ha llenado de alegría la
decisión del Santo Padre, hecha
pública en la pasada Solemnidad del
Corpus Christi, de celebrar un Año de
la Eucaristía en la Iglesia universal.
Recordáis que este tiempo comienza
en este mes de octubre, con el
Congreso Eucarístico Internacional
de Guadalajara (México), y se
concluirá en octubre de 2005, con la
Asamblea ordinaria del Sínodo de
Obispos, dedicada precisamente a
este admirable Sacramento.

En continuidad ideal con el Jubileo
del 2000 y en el espíritu de la Carta
Apostólica Novo Millennio ineunte,
deseo que los fieles de la Prelatura,
los Cooperadores y las personas que



se forman al calor del espíritu de la
Obra, diariamente secundemos al
Romano Pontífice y procuremos con
todas nuestras fuerzas que la
Sagrada Eucaristía ocupe cada vez
más el núcleo de nuestra existencia
entera. También os sugiero que, en
este Año eucarístico, acompañados
por la Virgen con el rezo del Rosario
y movidos por el ejemplo de San
Josemaría, vayamos activamente al
Sagrario para manifestar a Jesús,
hecho Hostia Santa, con profunda
sinceridad: Adoro te devote!
Fijémonos esta meta con exigencia
de conducta, porque tanto valdrá
nuestra vida cuanto intensa sea
nuestra piedad eucarística.

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

Tanto amó Dios al mundo



Comenzamos con un acto personal
de rendida adoración a la Eucaristía,
al mismo Cristo, pues en este
Santísimo Sacramento «están
contenidos verdadera, real y
sustancialmente el Cuerpo y la
Sangre junto con el alma y la
divinidad de nuestro Señor
Jesucristo, y, por consiguiente, Cristo
entero»3. Jesús se halla presente,
pero no se le ve: está oculto bajo las
especies de pan y de vino4. «Está
escondido en el Pan ... por amor a
ti»5.

El amor que manifiesta a las
criaturas es la causa de que se haya
quedado entre nosotros, en este
mundo, bajo el velo eucarístico.
«Desde pequeño he comprendido
perfectamente el porqué de la
Eucaristía: es un sentimiento que
todos tenemos; querer quedarnos
para siempre con quien amamos»6.
Nuestro Padre, considerando el
misterio del amor de Cristo que pone



sus delicias en estar entre los hijos de
los hombres (cfr. Prv 8, 31), que no
consiente en dejarnos huérfanos (cfr.
Jn 14, 18), que ha decidido
permanecer con nosotros hasta la
consumación de los siglos (cfr. Mt 28,
20), ilustraba el motivo de la
institución de este Sacramento con la
imagen de las personas que se tienen
que separar. «Desearían estar
siempre juntas, pero el deber —el
que sea— les obliga a alejarse»; y al
no estar en condiciones de
conseguirlo, «se cambian un
recuerdo, quizá una fotografía», pero
«no logran hacer más porque el
poder de las criaturas no llega tan
lejos como su querer». Jesús, Dios y
Hombre, supera esos límites por
amor nuestro. «Lo que nosotros no
podemos, lo puede el Señor». Él «no
deja un símbolo, sino la realidad: se
queda Él mismo»7: el que nació de
María en Belén; el que trabajó en
Nazaret y recorrió Galilea y Judea y
murió crucificado en el Gólgota; el



que resucitó gloriosamente al tercer
día y se apareció a sus discípulos
repetidas veces8.

La fe cristiana ha confesado siempre
esta identidad, también para
rechazar las nostalgias de quienes
excusaban su escaso espíritu
cristiano, alegando que no veían al
Señor como los primeros discípulos;
o de quienes argumentaban que se
comportarían de otro modo si
pudieran tratarlo físicamente.
«Cuántos dicen ahora: "¡Quisiera ver
su forma, su figura, sus vestidos, su
calzado!" Pues he ahí que a Él ves, a
Él tocas, a Él comes. Tú deseas ver
sus vestidos; pero Él se te da a sí
mismo, no sólo para que lo veas, sino
para que lo toques y lo comas, y le
recibas dentro de ti. Nadie, pues, se
acerque con desconfianza, nadie con
tibieza: todos encendidos, todos
fervorosos y vigilantes»9.

Un Dios cercano



San Josemaría nos ha enseñado a
asumir con plenitud la fe en la
presencia real de Jesucristo en la
Eucaristía, de manera que el Señor
entre verdaderamente en nuestra
vida y nosotros en la suya, que le
miremos y contemplemos —con los
ojos de la fe— como a una persona
realmente presente: nos ve, nos oye,
nos espera, nos habla, se acerca y nos
busca, se inmola por nosotros en la
Santa Misa10.

Explicaba nuestro Padre que los
hombres tienden a imaginar al Señor
muy «lejos, donde brillan las
estrellas», como desentendido de sus
criaturas; y no terminan de creer
«que también está siempre a nuestro
lado»11. Quizá hayáis encontrado
personas que consideran al Creador
tan distinto de los hombres, que les
parece que no le conciernen los
pequeños o grandes avatares que
componen la vida humana. Nosotros,
sin embargo, sabemos que no es así,



que «Dios habita en lo más alto y
mira las cosas pequeñas» (Sal 137, 6,
Vg): se fija con amor en cada uno,
todo lo nuestro le interesa.

«El Dios de nuestra fe no es un ser
lejano, que contempla indiferente la
suerte de los hombres: sus afanes,
sus luchas, sus angustias. Es un
Padre que ama a sus hijos hasta el
extremo de enviar al Verbo, Segunda
Persona de la Trinidad Santísima,
para que, encarnándose, muera por
nosotros y nos redima. El mismo
Padre amoroso que ahora nos atrae
suavemente hacia Él, mediante la
acción del Espíritu Santo que habita
en nuestros corazones»12. Su amor y
su interés infinitos por cada uno de
nosotros, han llevado al Hijo a
quedarse en la Hostia Santa, además
de a encarnarse y a trabajar y a
sufrir como sus hermanos los
hombres. Es verdaderamente 
Emmanuel , Dios con nosotros. «El
Creador se ha desbordado en cariño



por sus criaturas. Nuestro Señor
Jesucristo, como si aún no fueran
suficientes todas las otras pruebas de
su misericordia, instituye la
Eucaristía para que podamos tenerle
siempre cerca y —en lo que nos es
posible entender— porque, movido
por su Amor, quien no necesita nada,
no quiere prescindir de nosotros»13.

Actos de adoración

Ante este misterio de fe y de amor,
caemos en adoración; actitud
necesaria, porque sólo así
manifestamos adecuadamente que
creemos que la Eucaristía es Cristo
verdadera, real y sustancialmente
presente con su Cuerpo, su Sangre,
su Alma y su Divinidad. También
resulta precisa esta disposición
porque sólo así nuestro amor —
rendido y total— puede alcanzar el
nivel de respuesta adecuada al
inmenso amor de Jesús por cada uno
(cfr. Jn 13, 1; Lc 22, 15). Nuestra



adoración a Cristo sacramentado, por
ser Dios, entraña a la vez gesto
externo y devoción interna,
enamoramiento. No es ritualismo
convencional, sino oblación íntima
de la persona que se traduce
externamente. «En la Santa Misa
adoramos, cumpliendo
amorosamente el primer deber de la
criatura para su Creador: «adorarás
al Señor, Dios tuyo, y a Él sólo
servirás» ( Dt 6, 13; Mt 4, 10). No
adoración fría, exterior, de siervo,
sino íntima estimación y
acatamiento, que es amor entrañable
de hijo»14.

Los gestos de adoración —como la
inclinación de cabeza o de cuerpo, la
genuflexión, la postración— quieren
siempre expresar reverencia y
afecto, sumisión, anonadamiento,
deseo de unión, de servicio y, desde
luego, ningún servilismo. La
verdadera adoración no significa
alejamiento, distancia, sino



identificación amorosa, porque «un
hijo de Dios trata al Señor como
Padre. Su trato no es un obsequio
servil, ni una reverencia formal, de
mera cortesía, sino que está lleno de
sinceridad y de confianza»15.

¡Qué categoría concedía San
Josemaría a esos modales de piedad,
por pequeños que pudieran parecer!
Esos detalles están llenos de sentido,
revelan la finura interior de la
persona y la calidad de su fe y de su
amor. «¡Qué prisa tienen todos ahora
para tratar a Dios! (...). Tú no tengas
prisa. No hagas, en lugar de una
genuflexión piadosa, una contorsión
del cuerpo, que es una burla (...). Haz
la genuflexión así, despacio, con
piedad, bien hecha. Y mientras
adoras a Jesús sacramentado, dile en
tu corazón: Adoro te devote, latens
deitas. Te adoro, mi Dios
escondido»16.



Y más importancia aún reconocía a
esa actitud interior de amor, que
debe empapar todas las
manifestaciones externas de la
devoción eucarística. La adoración a
Jesús sacramentado va de la
contemplación de su amor por
nosotros, a la declaración rendida del
amor de la criatura por Él; pero no se
queda sólo en cuestión de palabras,
que también resultan necesarias,
sino que se manifiesta sobre todo en
hechos externos e internos de
entregamiento: «que sepamos cada
uno decir al Señor, sin ruido de
palabras, que nada podrá separarnos
de Él, que su disponibilidad —inerme
— de quedarse en las apariencias
¡tan frágiles! del pan y del vino, nos
ha convertido en esclavos
voluntarios»17. Haciendo eco a San
Juan Damasceno, Santo Tomás de
Aquino explica que, en la verdadera
adoración, la humillación exterior
del cuerpo manifiesta y excita la



devoción interior del alma, el ansia
de someterse a Dios y servirle18.

No hemos de tener reparo —¡al
contrario!— en repetir al Señor que
le amamos y le adoramos, pero
hemos de avalorar esas palabras con
nuestras obras de sujeción y de
obediencia a su querer. «Dios
Nuestro Señor necesita que le
repitáis, al recibirlo cada mañana:
¡Señor, creo que eres Tú, creo que
estás realmente oculto en las
especies sacramentales! ¡Te adoro, te
amo! Y, cuando le hagáis una visita
en el oratorio, repetídselo
nuevamente: ¡Señor, creo que estás
realmente presente! ¡te adoro, te
amo! Eso es tener cariño al Señor. Así
le querremos más cada día. Luego,
continuad amándolo durante la
jornada, pensando y viviendo esta
consideración: voy a acabar bien las
cosas por amor a Jesucristo que nos
preside desde el tabernáculo»19.



[Volver al sumario]

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Pasmarse ante el misterio de amor

Ante la entrega de Jesucristo en la
Eucaristía, cuántas veces repetía
nuestro Padre: «se quedó para ti»;
«se humilló hasta esos extremos por
amor a ti»20. Al contemplar tanto
amor, el corazón creyente queda
como fulminado, lleno de
admiración, y desea corresponder a
su vez dándose del todo al Señor. «Yo
me pasmo ante este misterio de
Amor»21. Cultivemos este
sentimiento, esta disposición de la
inteligencia y de la voluntad, para no
acostumbrarnos y para mantener
siempre el ánimo sencillo del niño
que se maravilla ante los regalos que
su padre le prepara. Expresemos



también con hondo agradecimiento:
«Gracias, Jesús, gracias por haberte
rebajado tanto, hasta saciar todas las
necesidades de nuestro pobre
corazón»22. Y, como consecuencia
lógica, rompamos a cantar, alabando
a nuestro Padre Dios, que ha querido
alimentar a sus hijos con el Cuerpo y
la Sangre de su Hijo; perseverando
en esa alabanza porque siempre
resultará corta23.

Jesús se ha quedado en la Eucaristía
para remediar nuestra flaqueza,
nuestras dudas, nuestros miedos,
nuestras angustias; para curar
nuestra soledad, nuestras
perplejidades, nuestros desánimos;
para acompañarnos en el camino;
para sostenernos en la lucha. Sobre
todo, para enseñarnos a amar, para
atraernos a su Amor. «Cuando
contempléis la Sagrada Hostia
expuesta en la custodia sobre el altar,
mirad qué amor, qué ternura la de
Cristo. Yo me lo explico, por el amor



que os tengo; si pudiera estar lejos
trabajando, y a la vez junto a cada
uno de vosotros, ¡con qué gusto lo
haría!»

»Cristo, en cambio, ¡sí puede! Y Él,
que nos ama con un amor
infinitamente superior al que
puedan albergar todos los corazones
de la tierra, se ha quedado para que
podamos unirnos siempre a su
Humanidad Santísima, y para
ayudarnos, para consolarnos, para
fortalecernos, para que seamos
fieles»24.

«No son mis pensamientos como
vuestros pensamientos, ni vuestros
caminos son mis caminos —oráculo
de Yahveh—. Pues cuanto superan
los cielos a la tierra, así superan mis
caminos a los vuestros y mis
pensamientos a los vuestros» (Is 55,
8-9). La lógica eucarística sobrepasa
toda lógica humana, no sólo debido a
que la presencia de Cristo bajo las



especies sacramentales es un
misterio que nunca podremos
comprender plenamente con nuestra
inteligencia; sino también porque la
donación de Cristo en la Eucaristía
desborda completamente la
pequeñez del corazón humano, la de
todos los corazones humanos juntos.
A la capacidad de nuestra mente,
tanta generosidad le puede parecer
inexplicable, porque se halla muy
distante de los egoísmos grandes o
pequeños que tantas veces nos
acechan.

«El más grande loco que ha habido y
habrá es Él. ¿Cabe mayor locura que
entregarse como Él se entrega, y a
quienes se entrega?

»Porque locura hubiera sido
quedarse hecho un Niño indefenso;
pero, entonces, aun muchos
malvados se enternecerían, sin
atreverse a maltratarle. Le pareció



poco: quiso anonadarse más y darse
más. Y se hizo comida, se hizo Pan.

»—¡Divino Loco! ¿Cómo te tratan los
hombres?... ¿Yo mismo?»25.

Es necesario agrandar el corazón
para acercarse a Jesús sacramentado.
Ciertamente, se precisa la fe; pero se
requiere además, para ser alma de
Eucaristía, "saber querer", "saber
darse a los demás", imitando —
dentro de nuestra poquedad— la
entrega de Cristo a todos y a cada
uno. Con su experiencia personal,
San Josemaría ha podido confiarnos:
«La frecuencia con que visitamos al
Señor está en función de dos
factores: fe y corazón; ver la verdad y
amarla»26.

En la "escuela" de San Josemaría

Nuestro Padre saboreó con hondura,
desde muy joven, el amor de Cristo al
quedarse en este Sacramento, porque
tenía una fe muy grande —«que se



podía cortar»— y porque sabía amar:
se podía poner «como ejemplo de
hombre que sabe querer». Por eso, la
«locura de amor» del Señor al
donarse a nosotros en este
Sacramento «le robó el corazón», y
entendió el colmo de anonadamiento
y humillación a que llegó el Señor
por cariño tierno y recio a cada uno
de nosotros. Por eso también, supo
corresponder a ese amor sin ceder a
la generalidad del anonimato: se
consideró directamente interpelado
por Cristo que se ofrecía por su vida,
y por la de todos, en la Eucaristía, y
estuvo en condiciones de escribir,
refiriéndose al Santo Sacrificio:
«"Nuestra" Misa, Jesús...»27.

Emprendamos cotidianamente ese
itinerario de nuestro queridísimo
Fundador: pidamos al Señor muchas
veces con los Apóstoles, como repetía
San Josemaría: adauge nobis fidem!;
y, por tanto, aprendamos en "la
escuela de Mariano" a darnos



constantemente a los demás,
comenzando por servir a quienes se
encuentran a nuestro alrededor, con
una atención vibrante de amor
sacrificado. Así sabremos también
nosotros entrar en el misterio del
Amor eucarístico y unirnos
íntimamente al sacrificio de Cristo. A
la vez, el amor que alberguemos al
Señor sacramentado nos conducirá a
darnos a los otros, precisamente sin
que se note, sin hacerlo pesar: como
Él, pasando ocultos. «Por amor y
para enseñarnos a amar, vino Jesús a
la tierra y se quedó entre nosotros en
la Eucaristía»28.

Hemos de imitar en nuestra
conducta personal el oblatus est quia
ipse voluit (Is 53, 7, Vg) de Jesús: esa
decidida determinación interior de
donarse y entregarse a la persona
amada, de cumplir lo que espera y
pide. Necesitamos un corazón limpio,
lleno de afectos rectos, vacío de los
desórdenes que introduce el yo



desorbitado. «Las manifestaciones
externas de amor deben nacer del
corazón, y prolongarse con
testimonio de conducta cristiana (...).
Que nuestras palabras sean
verdaderas, claras, oportunas; que
sepan consolar y ayudar, que sepan,
sobre todo, llevar a otros la luz de
Dios»29.

Ser de verdad almas de Eucaristía no
se reduce a la fiel observancia de
unas ceremonias, que resultan desde
luego indispensables; se extiende a la
entrega completa del corazón y de la
vida, por amor a Quien nos consignó
y nos sigue consignando la suya con
absoluta generosidad. Aprendamos
de la Virgen la humildad y la
disponibilidad sin condiciones para
amar, acoger y servir a Jesucristo.
Meditemos frecuentemente, como
nos proponía nuestro queridísimo
Padre, que Ella «fue concebida
inmaculada para albergar en su seno
a Cristo». Y afrontemos la pregunta



con que concluía esa invitación: «si
la acción de gracias ha de ser
proporcional a la diferencia entre
don y méritos, ¿no deberíamos
convertir todo nuestro día en una
Eucaristía continua?»30.

[Volver al sumario]

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Con la luz de la fe

¡Qué patente se alza el fracaso de los
sentidos ante el Santísimo
Sacramento! La experiencia sensible,
camino natural para que nuestra
inteligencia conozca lo que son las
cosas, aquí no basta. Sólo el oído
salva al hombre del naufragio
sensible ante la Eucaristía. Sólo
oyendo la Palabra de Dios que revela
lo que la mente no percibe a través



de la sensibilidad, y acogiéndola con
la fe, se llega a saber que la sustancia
—aunque lo parezca— no es pan sino
el cuerpo de Cristo, no es vino sino la
sangre del Redentor.

También la inteligencia zozobra,
porque no alcanza ni alcanzará
jamás a comprender la posibilidad
de que permaneciendo lo sensible —
las "especies"— del pan y del vino, la
realidad sustancial constituya el
Cuerpo y la Sangre de Cristo. «Lo que
no comprendes y no ves, lo afirma
una fe viva, más allá del orden
propio de las cosas»31.

Por esta virtud teologal se consigue,
ante el Misterio eucarístico, la
certeza que a la sola razón humana
se presenta como imposible. «Señor,
yo creo firmemente. ¡Gracias por
habernos concedido la fe! Creo en Ti,
en esa maravilla de amor que es tu
Presencia Real bajo las especies
eucarísticas, después de la



consagración, en el altar y en los
Sagrarios donde estás reservado.
Creo más que si te escuchara con mis
oídos, más que si te viera con mis
ojos, más que si te tocara con mis
manos»32.

«Es toda nuestra fe la que se pone en
acto cuando creemos en Jesús, en su
presencia real bajo los accidentes del
pan y del vino»33. Fe en el poder del
Creador; fe en Jesús, que afirma:
«Esto es mi cuerpo», y añade: «Éste
es el cáliz de mi sangre»; fe en la
acción inefable del Espíritu Santo,
que intervino en la encarnación del
Verbo en el seno de la Virgen e
interviene en la admirable
conversión eucarística, en la
transubstanciación.

Fe en la Iglesia, que nos enseña:
«Cristo Redentor nuestro dijo ser
verdaderamente su cuerpo lo que
ofrecía bajo la apariencia de pan (Mt
26, 26 ss; Mc 14, 22 ss; Lc 22, 19 ss; 1 



Cor 11, 24 ss); de ahí que la Iglesia de
Dios tuvo siempre la persuasión, y
ahora nuevamente lo declara en este
santo Concilio, que por la
consagración del pan y del vino se
realiza la conversión de toda la
sustancia del pan en la sustancia del
cuerpo de Cristo Señor nuestro, y de
toda la sustancia del vino en la
sustancia de su sangre. La cual
conversión, propia y
convenientemente, fue llamada
transubstanciación por la Santa
Iglesia Católica»34.

En continuidad con este Concilio y
con la entera Tradición, el Magisterio
posterior ha insistido en que «toda
explicación teológica que intente
buscar alguna inteligencia de este
misterio, debe mantener, para estar
de acuerdo con la fe católica, que en
la realidad misma,
independientemente de nuestro
espíritu, el pan y el vino han dejado
de existir después de la consagración,



de suerte que el cuerpo y la sangre
adorables de Cristo Jesús son los que
están realmente delante de
nosotros»35.

Os aconsejo que, especialmente a lo
largo de este Año de la Eucaristía ,
releáis y meditéis algunos de los más
importantes documentos que el
Magisterio de la Iglesia ha dedicado
al Santísimo Sacramento36. Acojamos
con agradecimiento íntimo estos
venerados textos, reforzando nuestra
obœdientia fidei a la Palabra de Dios
que en esas enseñanzas se nos
transmite con autoridad dada por
Jesucristo37.

[Volver al sumario]

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius



Palabras de vida

Nuestra fe se funda en las palabras
mismas del Señor, que la Iglesia ha
entendido siempre como son, es
decir, en sentido plenamente real.
Después de haber multiplicado los
panes y los peces, el Señor declaró:
«Yo soy el pan vivo que ha bajado del
cielo. Si alguno come este pan vivirá
eternamente; y el pan que Yo daré es
mi carne para la vida del mundo» ( Jn
6, 51). No hablaba en términos
figurados; si hubiera sido así, al
comprobar que muchos —incluidos
algunos discípulos— se
escandalizaban ante esos vocablos,
los habría explicado de otro modo.
Pero no lo hizo; al contrario,
reafirmó con fuerza: «El que come
mi carne y bebe mi sangre tiene vida
eterna, y Yo le resucitaré en el último
día. Porque mi carne es verdadera
comida y mi sangre es verdadera
bebida» ( Jn 6, 54-55). Para que no
pensaran que iba a ofrecérseles



como alimento de forma material y
sensible, añadió: «El Espíritu es el
que da la vida, la carne no sirve de
nada; las palabras que os he hablado
son espíritu y son vida» (Jn 6, 63).

Son palabras del Verbum spirans
amorem: palabras de amor, que
llevan al amor, porque revelan el
Amor de Dios a la humanidad, que
anuncian la Buena Nueva: «La
Trinidad se ha enamorado del
hombre»38. ¿Cómo no van a
importarle nuestras cosas? ¿Cómo no
intervendrá en nuestro favor cuando
sea necesario? «Dice Sión: "Yahveh
me ha abandonado, el Señor me ha
olvidado". ¿Puede una mujer olvidar
a su niño de pecho, no compadecerse
del hijo de sus entrañas? Pues
aunque ella pudiera olvidarle, yo no
te olvidaré» (Is 49, 14-15). Este
interés, este cuidado de Dios por
cada uno de nosotros, con la
encarnación del Verbo nos llega a
través de su Corazón humano.



«Conmueven a Jesús el hambre y el
dolor, pero sobre todo le conmueve
la ignorancia. "Vio Jesús la
muchedumbre que le aguardaba, y
enterneciéronsele con tal vista las
entrañas, porque andaban como
ovejas sin pastor, y así se puso a
instruirlos sobre muchas cosas" (Mc
6, 34)»39.

Una actitud de confianza

En el plano natural, es lógico
subrayar la importancia de la
experiencia sensible, como
fundamento de la ciencia y del saber.
Pero si los ojos se quedan «pegados a
las cosas terrenas», no es difícil o
extraño que suceda lo que describía
nuestro Padre: «Los ojos se embotan;
la razón se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de Dios
(...). La inteligencia humana se
considera el centro del universo, se
entusiasma de nuevo con el "seréis
como dioses" (Gn 3, 5) y, al llenarse



de amor por sí misma, vuelve la
espalda al amor de Dios»40. En una
época que «fomenta un clima
mundial para centrar todo en el
hombre; un ambiente de
materialismo, desconocedor de la
vocación trascendente del hombre»41,
hemos de cultivar en nosotros y
difundir a nuestro alrededor la
actitud de apertura a los demás, de
confianza razonable en la palabra de
los otros.

Antes os señalaba que, para
comprender el «derroche divino»42

de la Eucaristía, es preciso "saber
querer"; considerad también que es
igualmente necesario "saber oír" y
confiar, ante todo, en Dios y en su
Iglesia. La fe —sometimiento y, a la
vez, elevación de la inteligencia— en
Jesús sacramentado nos librará de
esa espiral nefasta que aleja de Dios
y también de los demás; nos
defenderá de ese «engreimiento
general» que encubre «el peor de los



males»43. Ese postrar la inteligencia
ante la Palabra increada, oculta en
las especies de pan, nos ayuda
también a no fiarnos sólo de nuestros
sentidos y de nuestro juicio, y a
reforzar en nosotros la autoridad de
Dios que no se equivoca ni puede
equivocarse.

En el Sagrario se esconde la
fortaleza, el refugio más seguro
contra las dudas, contra los temores
y las inquietudes44. Éste es el
Sacramento de la Nueva Alianza, de
la Alianza eterna, novedad última y
definitiva porque ya no cabe otra
posibilidad de darse más. Sin Cristo,
el hombre y el mundo se quedarían a
oscuras. También la vida del
cristiano se torna más y más sombría
si se separa de Él. Este Sacramento,
con su definitiva novedad, ahuyenta
para siempre lo viejo, la
incredulidad, el pecado. «Lo caduco,
lo dañoso y lo que no sirve —el
desánimo, la desconfianza, la



tristeza, la cobardía— todo eso ha de
ser echado fuera. La Sagrada
Eucaristía introduce en los hijos de
Dios la novedad divina, y debemos
responder in novitate sensus (Rm 12,
2), con una renovación de todo
nuestro sentir y de todo nuestro
obrar. Se nos ha dado un principio
nuevo de energía, una raíz poderosa,
injertada en el Señor»45.

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Con Cristo en el Calvario

La celebración de la Eucaristía nos
sitúa en el Calvario, pues «en este
divino sacrificio, que en la Misa se
realiza, se contiene e incruentamente
se inmola aquel mismo Cristo que
una sola vez se ofreció Él mismo
cruentamente en el altar de la cruz
(Hb 9, 27) (...). Una sola y la misma es,



en efecto, la víctima, y el que ahora
se ofrece por el ministerio de los
sacerdotes, es el mismo que entonces
se ofreció a sí mismo en la cruz,
siendo sólo distinta la manera de
ofrecerse»46. «Y al Calvario tenemos
acceso «no solamente a través de un
recuerdo lleno de fe, sino también en
un contacto actual, puesto que este
sacrificio se hace presente ,
perpetuándose sacramentalmente en
cada comunidad que lo ofrece por
manos del ministro consagrado»47.

En el Gólgota, en otra cruz, cerca de
Jesús está Dimas, el buen ladrón.
Coincidimos con él en ese hallarnos
realmente ante la misma Persona, en
asistir al mismo dramático
acontecimiento. También
coincidimos —o queremos coincidir
— en la fe profunda en esa Persona:
él creyó que Jesús traía consigo el
Reino de Dios y, arrepentido, deseaba
estar con Cristo en ese Reino.
Nosotros creemos igualmente que es



Dios, el Hijo de Dios, que se hizo
hombre para salvarnos; pero nos
distinguimos de aquel pecador
contrito en que él veía la humanidad
de Cristo, pero no la divinidad;
nosotros, en Jesús sacramentado, no
vemos ni la divinidad ni la
humanidad.

El ladrón arrepentido

A diferencia del otro malhechor,
Dimas reconocía sus culpas, aceptaba
el castigo merecido por sus ofensas y
confesaba la santidad de Jesús: «Éste
ningún mal ha hecho» (Lc 23, 41).
También nosotros rogamos al Señor
que nos acoja en su Reino. Para
recibirle más purificados en nuestro
pecho, confesamos nuestras culpas y
le pedimos perdón; cuando sea
necesario también, como la Iglesia
nos enseña, acudiendo antes con
dolor constructivo al sacramento de
la Reconciliación:



«Si no es decente que nadie se
acerque a función alguna sagrada,
sino santamente; (...) con tanta más
diligencia (el cristiano) debe evitar
acercarse a recibirlo sin grande
reverencia y santidad,
señaladamente leyendo en el Apóstol
aquellas tremendas palabras: "El que
come y bebe indignamente, come y
bebe su propio juicio, al no discernir
el cuerpo del Señor" (1 Cor 11, 29).
Por lo cual, al que quiere comulgar
hay que traerle a la memoria el
precepto suyo: "Mas pruébese a sí
mismo el hombre" (1 Cor 11, 28).

»La costumbre de la Iglesia declara
ser necesaria aquella prueba por la
que nadie debe acercarse a la
Sagrada Eucaristía con conciencia de
pecado mortal, por muy contrito que
le parezca estar, sin preceder la
confesión sacramental»48.

La humildad de Cristo crucificado
movió a Dimas a no engreírse y a



aceptar con mansedumbre el
sufrimiento, rechazando la tentación
de rebelarse. «Humildad de Jesús: en
Belén, en Nazaret, en el Calvario... —
Pero más humillación y más
anonadamiento en la Hostia
Santísima: más que en el establo, y
que en Nazaret y que en la Cruz»49.
Imitemos al latro pœnitens en la
disposición humilde, con mayor
motivo, porque el ejemplo de
anonadamiento en la Eucaristía, que
contemplamos con la fe, es aún
mayor que aquél que él vio con sus
ojos en el Calvario. Cuando el "yo" se
alce soberbio, reclamando derechos
de comodidad, sensualidad,
reconocimientos o agradecimientos,
el remedio es mirar al Crucificado, ir
al Sagrario, participar
sacramentalmente en su sacrificio. A
esa conclusión llegaba nuestro Padre,
que cerraba así ese punto de Camino:
«Por eso, ¡qué obligado estoy a amar
la Misa!»50.



Cátedra de todas las virtudes

Escribe Santo Tomás de Aquino que
Cristo en la Cruz da ejemplo de toda
virtud: «Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram» 51, basta volver los ojos al
Crucificado, para aprender cuanto
necesitamos en esta vida. E insiste:
«Nullum enim exemplum virtutis
abest a Cruce»52, no faltan ejemplos
de ninguna virtud, abundan
claramente para todas: fortaleza,
paciencia, humildad,
desprendimiento, caridad,
obediencia, desprecio de los honores,
pobreza, abandono...

De la Eucaristía podemos afirmar
otro tanto: es cátedra excelsa de
amor y de humildad; en este divino
Don, podemos fortalecernos también
en las demás virtudes cristianas. «En
la Sagrada Eucaristía y en la oración
está la cátedra en la que aprendemos
a vivir, sirviendo con servicio alegre



a todas las almas: a gobernar,
también sirviendo; a obedecer en
libertad, queriendo obedecer; a
buscar la unidad en el respeto de la
variedad, de la diversidad, en la
identificación más íntima»53.

Se demuestra especialmente como
cátedra para las virtudes que deben
cultivarse a diario en el trabajo y en
la familia, en las situaciones
comunes de las personas corrientes:
saber esperar, saber acoger a todos,
estar disponible siempre... El silencio
de Jesús sacramentado resulta sobre
todo elocuente para quienes, como
nosotros, hemos de santificarnos nel
bel mezzo della strada, atareados en
mil ocupaciones en apariencia de
escasa importancia. Desde el silencio
de esa sede, Él nos puntualiza que la
vida ordinaria nos ofrece —con la
humildad en que transcurre— una
posibilidad constante de
santificación y de apostolado; que
encierra todo el tesoro y la fuerza de



Dios, que interviene y dialoga en
cada instante con nosotros, y se
interesa hasta de la caída de un
cabello de la criatura (cfr. Mt 10, 29).

Contemplando a Jesús sacramentado,
nos adentramos en la necesidad de
movernos con rectitud de intención,
con no tener otra voluntad que la de
cumplir el querer divino: servir a las
almas para que lleguen al Cielo. Se
descubre la trascendencia de darnos
a los demás, gastando la propia
existencia en acompañar a nuestros
hermanos los hombres, sin ruido,
con paciencia, discretamente; con la
amistad y el afecto manifestados en
obras quizá pequeñas pero concretas
y útiles; con la disponibilidad de
tiempo y con la amplitud de corazón
que sabe pronunciar para todos, para
cada uno, la oportuna palabra, el
consejo y el consuelo necesarios, el
comentario doctrinal y la corrección
fraterna.



«Él se abaja a todo, admite todo, se
expone a todo —a sacrilegios, a
blasfemias, a la frialdad de la
indiferencia de tantos—, con tal de
ofrecer, aunque sea a un hombre
solo, la posibilidad de descubrir los
latidos de un Corazón que salta en su
pecho llagado»54.

Entregarse al servicio de los
demás

Ante la presencia real de Jesús en el
Sagrario, se comprende la eficacia
inefable de «ocultarse y
desaparecer», que no entraña caer
en el dolce far niente, aislarse de los
demás, dejar de influir en el
ambiente y en el desarrollo de los
acontecimientos en el propio ámbito
familiar, profesional o social. Se
traduce, por el contrario, en dar toda
la gloria a Dios y respetar la libertad
de los demás; y también en
empujarles hacia el Señor no con
ruido humano, sino con la "coacción"



de la propia entrega y de la virtud
alegre y generosa.

Mirando al Señor sacramentado, nos
persuadimos de la conveniencia de
"hacernos pan"; de que los demás
puedan alimentarse de lo nuestro —
de nuestra oración, de nuestro
servicio, de nuestra alegría— para ir
adelante en el camino de la santidad.
Nos convencemos de la necesidad del
«sacrificio escondido y silencioso»55,
sin espectáculo ni gestos
grandilocuentes. «Jesús se quedó en
la Eucaristía por amor..., por ti.

»—Se quedó, sabiendo cómo le
recibirían los hombres..., y cómo lo
recibes tú.»

»—Se quedó, para que le comas, para
que le visites y le cuentes tus cosas y,
tratándolo en la oración junto al
Sagrario y en la recepción del
Sacramento, te enamores más cada
día, y hagas que otras almas —
¡muchas!— sigan igual camino»56.



En la Eucaristía, Jesús muestra con
elocuencia divina que, para ser como
Él, hay que entregarse
completamente y sin regateos a los
demás, hasta hacer de nuestro
caminar un servicio constante.
«Llegarás a ser santo si tienes
caridad, si sabes hacer las cosas que
agraden a los demás y que no sean
ofensa a Dios, aunque a ti te
cuesten»57.

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens

Al ritmo de la contrición

Volvamos a la escena del Calvario,
para escuchar la petición del buen
ladrón, que tanto removía a San
Josemaría cuando meditaba el Adoro
te devote. «He repetido muchas veces
aquel verso del himno eucarístico:



"Peto quod petivit latro pœnitens", y
siempre me conmuevo: ¡pedir como
el ladrón arrepentido!

»Reconoció que él sí merecía aquel
castigo atroz... Y con una palabra
robó el corazón a Cristo y se "abrió"
las puertas del Cielo»58.

Especialmente en los últimos años,
ante las dificultades de la Iglesia,
nuestro Padre se acogía con toda su
alma a la misericordia divina,
pidiendo esta comprensión, este
amor de Dios para sí y para todos. No
exhibía méritos, que pensaba no
tener; «todo lo ha hecho el Señor»,
aseguraba convencido. No se apelaba
a motivos de justicia para conseguir
del Señor la ayuda en la tribulación y
en la prueba; buscaba el refugio de
su compasión. Así, de la fe en Cristo
pasaba a la contrición: a la
conversión constante y alegre. Con
esta lógica actuaba nuestro Padre,
bien seguro de que cor contritum et



humiliatum, Deus, non despicies (Sal
50 [51], 19), no desprecia Dios un
corazón contrito y humillado.

Ahora, con su intercesión en el Cielo,
hemos de asimilar ese ritmo de fe y
dolor que constituye la señal
inequívoca de auténtica vida
interior. El trato eucarístico
reforzará nuestra esperanza, nuestra
confianza en la misericordia del
Señor, de muchos modos; entre otros,
ayudándonos a descubrir nuestras
miserias para que las llevemos al pie
de la Cruz y así, con la lucha contra
los defectos, alcemos victoriosa la
Cruz del Señor sobre nuestras vidas,
sobre nuestras debilidades.

Fiarse de la misericordia divina

Dimas encontró la misericordia y la
gracia divinas transformando
aquella actividad que antes era su
"profesión": asaltar y robar a otros.
En la cruz, por la fe y un dolor
sincero, "asaltó" a Cristo, le "robó" el



corazón y entró con Él en la gloria.
Nuestro Padre nos ha transmitido la
«amorosa costumbre de "asaltar"
Sagrarios»59; nos ha enseñado, sobre
todo, a unir nuestro trabajo
santificado a la ofrenda que Jesús
hace de Sí mismo en la Misa y a
trabajar así con la fuerza que dimana
de su sacrificio.

La experiencia del latro pœnitens es
también la nuestra: de la
misericordia del Señor esperamos
nuestra santificación. Al recibir su
perdón y su gracia, reflejamos estos
dones en la fraternidad con que
tratamos a todos, pues la santidad, la
perfección, está directamente
relacionada con la misericordia. Lo
expresa claramente el mismo Señor:
«Sed perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5, 48); y
«sed misericordiosos como vuestro
Padre es misericordioso» (Lc 6, 36).



Pero hemos de tener siempre
presente que «la misericordia no se
queda en una escueta actitud de
compasión: la misericordia se
identifica con la superabundancia de
la caridad que, al mismo tiempo, trae
consigo la superabundancia de la
justicia»60. Se traduce sencillamente
en darse y dedicarse a los demás,
como el buen samaritano: sin
descuidar los propios deberes y, al
mismo tiempo, decidirse a sacrificar
la comodidad y a prescindir de
pequeños —o no tan pequeños—
planes e intereses personales.
«Misericordia significa mantener el
corazón en carne viva, humana y
divinamente transido por un amor
recio, sacrificado, generoso»61.

Entendida de ese modo, esta
disposición activa del ánimo cabe
aplicarla analógicamente a Cristo,
Dios y Hombre. Esto resultaría
absurdo si refiriéramos nuestra
misericordia a Dios en sí mismo,



pero no lo es en relación a la
Humanidad de Jesús, pues el mismo
Señor nos ha dicho que considera
dirigida a Él la misericordia usada
con sus hermanos los hombres, aun
los más pequeños (cfr. Mt 25, 40).
Además, podemos vivir la
misericordia de algún modo —como
desagravio— con la Humanidad del
Señor oculta en el Sagrario, donde se
nos presenta como «el Gran
Solitario»: es un profundo acto de
amor y de piedad ir a visitarle a la
«cárcel de amor», donde se ha
quedado «voluntariamente
encerrado»62 porque ha querido estar
siempre con nosotros, hasta el final.

¡Cuántas posibilidades se nos abren
para "tratarle bien", para
acompañarle, para manifestarle
cariño! A tal conducta nos alentaba
San Josemaría: «Jesús Sacramentado,
que nos esperas amorosamente en
tantos Sagrarios abandonados, yo
pido que en los de nuestros Centros



te tratemos siempre "bien", rodeado
del cariño nuestro, de nuestra
adoración, de nuestro desagravio, del
incienso de las pequeñas victorias,
del dolor de nuestras derrotas»63.

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

La actitud inicial de Tomás

Ocho días después de la Resurrección
de Jesús, en el Cenáculo, Tomás mira
al Señor, que le muestra sus llagas y
le dice: «Trae aquí tu dedo y mira mis
manos, y trae tu mano y métela en
mi costado, y no seas incrédulo sino
fiel» (Jn 20, 27). Nosotros, en la
Eucaristía, nos encontramos también
realmente ante su cuerpo glorioso,
aunque a la vez en estado de víctima
—Christus passus— por la separación
sacramental del cuerpo y de la
sangre. «El sacrificio eucarístico no



sólo hace presente el misterio de la
pasión y muerte del Salvador, sino
también el misterio de la
resurrección, que corona su
sacrificio. En cuanto viviente y
resucitado, Cristo se hace en la
Eucaristía "pan de vida" ( Jn 6, 35 y
48), "pan vivo" ( Jn 6, 51)»64.

Podemos pensar que el Apóstol
Tomás, cuando prendieron a Jesús en
Getsemaní y después —ante el
"fracaso humano" de Cristo—, se
sentiría desconcertado, defraudado,
desesperanzado. Quizá su
hundimiento interior fuese
especialmente emotivo y por esto le
costase, más que a los otros diez,
aceptar la realidad de la
Resurrección del Señor. Se le hizo
particularmente difícil volver a creer
en Jesús, esperar de nuevo en Él,
llenarse otra vez de sólida ilusión; en
pocas palabras: amarle y sentirse
amado por Él. Y puso condiciones.



Dios se ha revelado progresivamente,
y el curso histórico de la Revelación
de alguna manera se traduce a nivel
personal en el itinerario de fe de
cada uno. Cualquier nuevo paso en
ese camino significa un abandono
interior también "nuevo", que resulta
más costoso, que obliga a una mayor
identificación con Cristo, muriendo
más y más al propio yo. Y nos
conviene estar prevenidos, porque la
reacción de Santo Tomás puede
también asomarse a nuestra alma:
una actitud de incredulidad, de
resistencia a creer sin vacilación, a
creer más: no nos extrañemos ni nos
asustemos. Para salvar este
inconveniente, repitamos con más fe
ante el Sagrario y en otras ocasiones: 
Dominus meus et Deus meus! (Jn 20,
28).

Los Apóstoles creían en Jesús como
profeta y enviado de Dios; como
Mesías y Salvador de Israel; como
Hijo de Dios. Pero se habían formado



una idea inexacta de cómo se
actuaría esa salvación y qué formas
asumiría el Reino de su Maestro. Los
anuncios que Cristo puntualizó sobre
su pasión y muerte, al menos tres
veces, no los entendieron del todo.
Luego, en parte por su indolencia y
en parte por toda la tragedia de la
pasión, los acontecimientos les
pusieron violentamente ante el plan
de Dios, y todos naufragaron excepto
San Juan. Y les costó, de modo
particular a Santo Tomás, aceptar la
realidad gloriosa de Cristo
resucitado. Pero las diversas
apariciones del Señor resolvieron sus
reservas, y el mismo Tomás superó
su flojedad espiritual, como acabo de
mencionar, con un maravilloso acto
de fe y de amor: Dominus meus et
Deus meus! A la hora de las pruebas

No excluyamos en nosotros mismos,
por diversos motivos, una inicial
resistencia a creer, por la
acumulación de experiencias



negativas; por la adversidad de un
ambiente anticristiano; o por «un
encuentro inopinado con la Cruz»65,
que se nos muestra más concreta y
cruda: «Porque Dios nos pide a todos
una abnegación plena, y a veces el
pobre hombre de barro —de que
estamos hechos— se rebela; sobre
todo, si hemos dejado que nuestro yo
se interponga en el trabajo, que ha de
ser para Dios»66.

Ese tipo de situaciones las superamos
siempre, con la gracia divina, si las
afrontamos por lo que son:
invitaciones a acercarnos más a Dios,
a conocerle mejor y amarle más, a
servirle con más eficacia. Y el medio
más seguro para superarlas nos
viene facilitado por el encuentro con
Cristo crucificado y glorioso; con
Jesús sacramentado. De modo muy
especial, entonces, ha llegado el
momento de ir al Sagrario a hablar
con el Señor, que nos muestra sus
llagas como credenciales de su amor;



y, con fe en esas llagas que
físicamente no contemplamos,
descubriremos con los apóstoles la
necesidad del Misterio de que «Cristo
padeciera y así entrara en su
gloria» (Lc 24, 26); acogeremos más
claramente la Cruz como un don
divino, entendiendo así aquella
exhortación de nuestro Padre:
«empeñémonos en ver la gloria y la
dicha ocultas en el dolor»67.

A las llagas de Cristo

Insisto, hijas e hijos míos, no
debemos sorprendernos ni
asustarnos si nos topamos con
situaciones especialmente duras, en
las que el "claroscuro" de la fe nos
presenta más explícitamente su
dimensión de oscuridad; ocasiones
en que quizá resulte más difícil
reconocer a Cristo, ni tan siquiera
otear por dónde pasa el camino
querido por Dios. Este tipo de
pruebas interiores puede deberse, a

https://opusdei.org/adorotedevote16


veces, a la miseria humana, a la falta
de correspondencia; pero con
frecuencia no es así, sino que forma
parte del plan querido por Dios para
identificarnos con Jesucristo, para
santificarnos.

Ha llegado el momento de "ir", como
hizo el Apóstol Tomás, a las llagas de
Cristo. Así nos lo explica San
Josemaría: «No olvidéis que estar con
Jesús es, seguramente, toparse con su
Cruz. Cuando nos abandonamos en
las manos de Dios, es frecuente que
Él permita que saboreemos el dolor,
la soledad, las contradicciones, las
calumnias, las difamaciones, las
burlas, por dentro y por fuera:
porque quiere conformarnos a su
imagen y semejanza, y tolera
también que nos llamen locos y que
nos tomen por necios.

»Es la hora de amar la mortificación
pasiva, que viene —oculta o



descarada e insolente— cuando no la
esperamos (...).

»Al admirar y al amar de veras la
Humanidad Santísima de Jesús,
descubriremos una a una sus Llagas.
Y en esos tiempos de purgación
pasiva, penosos, fuertes, de lágrimas
dulces y amargas que procuramos
esconder, necesitaremos meternos
dentro de cada una de aquellas
Santísimas Heridas: para
purificarnos, para gozarnos con esa
Sangre redentora, para fortalecernos
(...).

»Id como más os conmueva:
descargad en las Llagas del Señor
todo ese amor humano... y ese amor
divino. Que esto es apetecer la unión,
sentirse hermano de Cristo,
consanguíneo suyo, hijo de la misma
Madre, porque es Ella la que nos ha
llevado hasta Jesús»68.

No sólo en momentos de prueba, sino
siempre, busquemos más



perseverantemente el encuentro con
Cristo resucitado, que nos espera en
el Altar y en el Sagrario. ¡Con cuánta
confianza y seguridad hemos de
acudir a la oración ante Jesús
sacramentado, para pedir, con la
audacia de los niños, por tantas
necesidades e intenciones! Tomás
apóstol puso ese encuentro como
condición para creer; nosotros,
ahora, por la gracia de Dios,
abrigamos la certeza de que en ese
situarnos ante Jesús se resuelven
todas nuestras dificultades
espirituales. No contemplamos ni la
humanidad ni la divinidad del Señor,
pero creemos firmemente, y vamos a
Él, que «nos ve, nos oye, nos espera y
nos preside desde el Tabernáculo,
donde está realmente presente
escondido en las especies
sacramentales (...), que pregunta:
¿qué te pasa? Me pasa... y enseguida,
luz o, al menos, aceptación y paz» 69 .
Así seremos fieles y sentiremos el
impulso y la fuerza para decir a todo



el mundo, sin respetos humanos, con
naturalidad y con urgencia, que
hemos encontrado a Cristo, que le
hemos tocado, ¡que vive!
Saborearemos, como San Josemaría,
la verdad y el gozo de que Iesus
Christus heri et hodie idem, et in
sæcula! (Hb 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere

Almas de eucaristía: fe, amor,
esperanza

El crecimiento de la vida espiritual
está directamente relacionado con el
crecimiento de la devoción
eucarística. ¡Con qué fuerza lo
predicó nuestro Padre! Como fruto
de su propia experiencia espiritual,
nos empuja a cada una, a cada uno:
«¡Sé alma de Eucaristía! —Si el
centro de tus pensamientos y



esperanzas está en el Sagrario, hijo,
¡qué abundantes los frutos de
santidad y de apostolado!»70.

El deseo de santidad y el celo
apostólico encuentran en la
contemplación eucarística su cauce y
su fundamento más sólido. «No
comprendo cómo se puede vivir
cristianamente sin sentir la
necesidad de una amistad constante
con Jesús en la Palabra y en el Pan,
en la oración y en la Eucaristía. Y
entiendo muy bien que, a lo largo de
los siglos, las sucesivas generaciones
de fieles hayan ido concretando esa
piedad eucarística»71.

Cuando Dios se acerca al alma para
atraerla a Sí, la criatura debe
disponerse con más actos de fe, de
esperanza y de amor; debe
intensificar su vida teologal,
traduciéndola en más oración, más
penitencia, mayor frecuencia de
sacramentos, más intenso trato



eucarístico. Así se comportó siempre
nuestro Padre, sobre todo desde que
el Señor empezó a manifestarse a su
alma, con aquellos barruntos de
amor. Ya en el Seminario de San
Carlos pasó noches enteras en
oración, acompañando al Señor en el
Sagrario; a medida que transcurrían
las jornadas, percibía hondamente la
urgencia de estar más con Él.

El camino cristiano es senda
esencialmente teologal: fruto del
conocimiento sobrenatural, de la
tensión al Bien infinito que es la
Trinidad, de la comunión en la
caridad. Y la adoración eucarística
contiene su expresión más sublime,
porque se dirige a Dios tal como Él ha
decidido quedarse más a nuestro
alcance. A la vez, y por lo mismo, se
nos muestra como el medio mejor
para crecer en esas tres virtudes.
Nuestro Padre las pedía todos los
días, precisamente en la Santa Misa,
mientras alzaba a Jesús



sacramentado en la Hostia
consagrada y en el cáliz con su
Sangre: adauge nobis fidem, spem,
caritatem!

La fe, la esperanza y la caridad:
virtudes sobrenaturales, que sólo
Dios puede infundir en las almas y
sólo Él puede intensificar. Pero eso
no significa que la recepción de estos
dones divinos exima de la
colaboración personal, porque en
todos sus planes jamás el
Omnipotente impone su amor: «No
quiere esclavos, sino hijos, y respeta
nuestra libertad»72. Por esto, de
ordinario, dispone que su acción
inefable esté acogida y acompañada
por el esfuerzo de la criatura:
admirémonos ante la categoría que
nos atribuye.

Delicadezas del Señor

Cabe descubrir que el ocultamiento
de Jesucristo en las especies
eucarísticas, que responde a las



exigencias de la economía
sacramental, también responde
precisamente al deseo divino de no
forzar la libertad humana.
Ocultándose, el Señor nos invita a
buscarle, mientras Él sale a nuestro
encuentro, «se hace el
encontradizo»73. ¡Cuántas veces
sucedió así con San Josemaría, que,
sin darse cuenta, sin proponérselo
expresamente, se encontraba
"rumiando" palabras de la Escritura
que iluminaban aspectos de su labor,
que le manifestaban la voluntad de
Dios, que contestaban a problemas y
dudas que había expuesto a su
Señor! «Cuenta el Evangelista que
Jesús, después de haber obrado el
milagro, cuando quieren coronarle
rey, se esconde.

»—Señor, que nos haces participar
del milagro de la Eucaristía: te
pedimos que no te escondas, que
vivas con nosotros, que te veamos,
que te toquemos, que te sintamos,



que queramos estar siempre junto a
Ti, que seas el Rey de nuestras vidas
y de nuestros trabajos»74.

La vida teologal, de fe, esperanza y
caridad, por su misma naturaleza
tiende siempre a más, a un
crecimiento de la correspondencia:
no se conforma con lo que ya hace.
Señal de amar de verdad a Dios, por
tanto, es juzgar que se le ama poco,
que se ha de aumentar el trato
diario. Sólo quien alberga un amor
escaso, piensa que ya ama mucho.
Nuestro Padre nos interpela con
fuerza: «¿Que... ¡no puedes hacer
más!? —¿No será que... no puedes
hacer menos?»75. Respondamos,
acudiendo una vez más a Cristo,
Señor nuestro, oculto en el Sagrario:
«Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere!».

Esta tensión a "más" —como toda la
vida cristiana— encuentra en la
Eucaristía su raíz y su centro. Porque



Jesús eucarístico es la cumbre del
"crescendo" de donación de Dios a la
humanidad, y —al identificarnos con
Él— nos comunica esa misma
tendencia al "crescendo" en entrega
personal, "suaviter et fortiter", como
llevándonos de la mano. Así lo
expresaba San Josemaría:
«Comenzaste con tu visita diaria... —
No me extraña que me digas:
empiezo a querer con locura la luz
del Sagrario»76. Y, ante el
Tabernáculo, supliquemos con
fervorosa piedad a Jesús que nos
conceda a todos, más y más, una «fe
operativa», una «caridad esforzada»,
una «esperanza constante» (1 Ts 1, 3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini

Memorial del Sacrificio de la Cruz



La Eucaristía es memorial de la
muerte del Señor y banquete donde
Cristo nos da como alimento su
cuerpo y su sangre. «La divina
sabiduría —enseña Pío XII— ha
hallado un modo admirable para
hacer manifiesto el sacrificio de
nuestro Redentor con señales
exteriores, que son símbolos de
muerte. En efecto, gracias a la
transubstanciación del pan en el
cuerpo y del vino en la sangre de
Cristo, así como está realmente
presente su cuerpo, también lo está
su sangre; y de esa manera las
especies eucarísticas, bajo las cuales
se halla presente, simbolizan la
cruenta separación del cuerpo y de la
sangre. De este modo, la
conmemoración de su muerte,
realmente sucedida en el Calvario, se
repite en cada uno de los sacrificios
del altar; ya que por medio de
señales diversas se significa y se
muestra a Jesucristo en estado de
víctima»77.



Juan Pablo II, al exponer esta
doctrina, escribe: «La Misa hace
presente el sacrificio de la Cruz, no se
le añade y no lo multiplica. Lo que se
repite es su celebración memorial, la
"manifestación
memorial" (memorialis
demonstratio), por la cual el único y
definitivo sacrificio redentor de
Cristo se actualiza siempre en el
tiempo. La naturaleza sacrificial del
Misterio eucarístico no puede ser
entendida, por tanto, como algo
aparte, independiente de la Cruz o
con una referencia solamente
indirecta al sacrificio del Calvario»78.

La Santa Misa jamás se queda, por
tanto, en un simple recuerdo del
acontecimiento salvador del Gólgota,
sino que lo actualiza
sacramentalmente. Todo sacramento
realiza lo que significa; así, la Misa
significa y hace presente el mismo
sacrificio de Jesús en el Calvario. Nos
trae el memorial vivo de la Pasión y



Muerte de Nuestro Señor. «Cuando la
Iglesia celebra la Eucaristía, hace
memoria de la Pascua de Cristo y
ésta se hace presente: el sacrificio
que Cristo ofreció de una vez para
siempre en la Cruz, permanece
siempre actual»79. En el Sacrificio de
la Misa, unimos todo lo nuestro al
ofrecimiento con que Jesucristo,
Cabeza de la Iglesia, se entregó a Dios
Padre, en adoración, acción de
gracias, satisfacción por los pecados
de la humanidad y petición por todas
las necesidades del mundo.

Centro y raíz de la vida espiritual

Nuestro Fundador, en sus catequesis,
se esforzaba en explicar la íntima
relación existente entre la Última
Cena, la Cruz y la Misa. En momentos
en los que, en no pocos ambientes, se
oscurecía la esencia sacrificial de la
Eucaristía, puso especial hincapié en
el infinito valor del Santo Sacrificio.
Con palabras asequibles a todos,



comentaba en una ocasión: «Distingo
perfectamente la institución de la
Sagrada Eucaristía, que es un
momento de manifestación de amor
divino y humano, y el Sacrificio en el
madero de la Cruz. En la Cena, Jesús
estaba pasible, no había padecido
aún; en el Calvario está paciente,
sufriendo con gesto de Sacerdote
Eterno. Jesús está allí clavado con
hierros, después de haber santificado
el mundo con sus pisadas, y muere
por amor de cada uno de nosotros:
toda su sangre es el precio de nuestra
alma, de cada alma»80.

Con esa inmolación, el Señor nos ha
obtenido una redención eterna (cfr. 
Hb 9, 12). Este sacrificio «es tan
decisivo para la salvación del género
humano, que Jesucristo lo ha
realizado y ha vuelto al Padre sólo 
después de habernos dejado el medio
para participar de él , como si
hubiéramos estado presentes. Así
pues, todo fiel puede tomar parte en



él, obteniendo frutos
inagotablemente. Ésta es la fe, de la
que han vivido a lo largo de los siglos
las generaciones cristianas»81.

San Josemaría supo acoger este
legado de fe y vivirlo a fondo en
todas sus implicaciones. Siguiendo el
consejo y el ejemplo de los Santos
Padres, buscó siempre imitar —a lo
largo de cada día— lo que se realiza
en la Misa, y esto mismo aconsejaba
a los demás: «¡Que te identifiques
con ese Jesús Hostia que se ofrece en
el altar!»82. Siempre se ejercitó en lo
que enseñaba: la Santa Misa, como 
centro y raíz de la vida espiritual del
cristiano, constituyó el fundamento
de cada una de sus jornadas. Y lo
supo meditar y transmitir a la luz de
su contemplación profunda del
Misterio eucarístico.

La Misa «es acción divina, trinitaria,
no humana. El sacerdote que celebra
sirve al designio del Señor, prestando



su cuerpo y su voz; pero no obra en
nombre propio, sino in persona et in
nomine Christi, en la Persona de
Cristo, y en nombre de Cristo.

»El amor de la Trinidad a los
hombres hace que, de la presencia de
Cristo en la Eucaristía, nazcan para
la Iglesia y para la humanidad todas
las gracias. Éste es el sacrificio que
profetizó Malaquías (...). Es el
Sacrificio de Cristo, ofrecido al Padre
con la cooperación del Espíritu
Santo: oblación de valor infinito, que
eterniza en nosotros la Redención,
que no podían alcanzar los
sacrificios de la Antigua Ley.

»La Santa Misa nos sitúa de ese modo
ante los misterios primordiales de la
fe, porque es la donación misma de
la Trinidad a la Iglesia. Así se
entiende que la Misa sea el centro y
la raíz de la vida espiritual del
cristiano. Es el fin de todos los
sacramentos. En la Misa se encamina



hacia su plenitud la vida de la gracia,
que fue depositada en nosotros por el
Bautismo, y que crece, fortalecida
por la Confirmación»83.

Una correspondencia esforzada

La celebración de la Eucaristía debe
convertirse, insisto, en el centro y
raíz de la vida espiritual de un hijo
de Dios, porque en este sacramento
culmina el sacrificio de la vida del
Hijo de Dios: no sólo lo pone ante
nuestros ojos y nos concede imitarlo
en nuestra respuesta cotidiana, sino
que además nos otorga la gracia de la
Redención y la posibilidad de
entregarnos como Él para la gloria de
Dios y la salvación de las almas.

Recibir tan inefable don requiere
nuestra esforzada correspondencia, y
que nos afanemos seriamente en
unirnos —en unir todo lo nuestro— a
la oblación de Jesús a Dios Padre. «En
el Santo Sacrificio del altar, el
sacerdote toma el Cuerpo de nuestro



Dios y el Cáliz con su Sangre, y los
levanta sobre todas las cosas de la
tierra, diciendo: "Per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso" —¡por mi Amor!,
¡con mi Amor!, ¡en mi Amor!

»Únete a ese gesto. Más: incorpora
esa realidad a tu vida»84.

Deseo insistir en que nuestro Padre
no se limitó a enseñar que la Santa
Misa es centro y raíz de la vida
interior, sino que también mostró
cómo corresponder personalmente a
la donación de la Trinidad en el
Santo Sacrificio, de modo que la
pelea espiritual de cada uno girara
verdaderamente en torno a la Misa,
de este Sacrificio se nutriera y en este
Holocausto se enraizara.

Entre otros consejos, comentaba que
le resultaba muy provechoso dividir
la jornada en dos mitades: una para
preparar la Misa y otra para
agradecerla; aprovechaba el tiempo
del reposo nocturno para intensificar



el diálogo contemplativo, subrayando
su dimensión eucarística; y, muy
especialmente, procuraba saborear y
sacar contenido a cada gesto y a cada
palabra de los diversos momentos
que componen la celebración
eucarística. Unía toda esa
ejercitación —siempre con nuevos
matices— a expresiones de fe,
esperanza y caridad, a situaciones e
intenciones concretas. ¡Cuánto nos
ayuda su homilía "La Eucaristía,
misterio de fe y de amor"!85.

Todo cuanto, con la gracia de Cristo
—savia divina— nos llega de la raíz
eucarística, exige —ya os lo he dicho
— también esfuerzo de nuestra
parte. San Josemaría nos exhorta a
este estupendo combate diario:
«Lucha para conseguir que el Santo
Sacrificio del Altar sea el centro y la
raíz de tu vida interior, de modo que
toda la jornada se convierta en un
acto de culto —prolongación de la
Misa que has oído y preparación



para la siguiente—, que se va
desbordando en jaculatorias, en
visitas al Santísimo, en ofrecimiento
de tu trabajo profesional y de tu vida
familiar...»86.

Comunión con Cristo y unidad de
la Iglesia

En el Sacrificio del Altar se unen el
aspecto convivial y el sacrificial:
Cristo, a través del sacerdote, se
ofrece como Víctima a Dios Padre, y
el mismo Padre nos lo entrega a
nosotros como alimento. Cristo
sacramentado es el «Pan de los
hijos»87. La comunión del cuerpo y
sangre del Señor nos llena de una
gracia específica, que produce en el
alma efectos análogos a los que el
alimento causa en el cuerpo, «como
son el sustentar, el crecer, el reparar
y deleitar»88. Pero a diferencia del
alimento corporal, donde el cuerpo
asimila a sí lo que come, aquí sucede
al revés: somos nosotros los



asimilados por Cristo a su Cuerpo,
nos transformamos en Él. «Nuestra
participación en el cuerpo y en la
sangre de Cristo, no tiende a otra
cosa que a transformarnos en
aquello que recibimos»89.

La Eucaristía se alza en la Iglesia
como el sacramento de la unidad,
porque al comer todos un mismo
Pan, nos hacemos un solo Cuerpo. La
Santa Misa y la Comunión edifican la
Iglesia, construyen su unidad y su
firmeza, le dan cohesión. «Los que
reciben la Eucaristía se unen más
estrechamente a Cristo. Por eso
mismo, Cristo une a todos los fieles
en un solo cuerpo: la Iglesia. La
comunión renueva, fortifica,
profundiza esta incorporación a la
Iglesia realizada ya por el Bautismo.
En el Bautismo fuimos llamados a
formar un solo cuerpo (cfr. 1 Cor 12,
13); la Eucaristía realiza esta
llamada»90.



Hijas e hijos míos, ¡qué importante es
que nos unamos a la Cabeza visible,
al celebrar o al participar en este
Santo Sacrificio! Todos bien pegados
a la Cabeza de la Iglesia universal, al
Papa; vosotros a quien hace Cabeza
en cada Iglesia particular, a los
Obispos, y muy especialmente a este
Padre vuestro que el Señor ha
querido poner como Cabeza visible y
principio de unidad en esta
«partecica de la Iglesia» que es la
Obra.

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Vivir de Cristo

«La carne de Cristo, en virtud de su
unión con el Verbo, es vivificante»91.
San Lucas escribe: «Toda la multitud
intentaba tocarle, porque salía de Él
una fuerza que sanaba a todos» (Lc 6,



19). También el Pan eucarístico es no
sólo pan vivo, sino vivificante, que da
la vida divina en Cristo. Al recibirlo,
cada uno puede decir con San Pablo:
«Ya no vivo yo, sino que Cristo vive
en mí» (Gal 2, 20).

Præsta meæ menti de te vivere... Esta
estrofa nos invita a que todo en
nosotros se alimente de vivir siempre
de Cristo, a asumir una conducta
completamente fiel a su amor, a
gustar perseverantemente de sus
dulzuras: que nuestro gozo y nuestro
"gusto" estén en Cristo, que vayamos
a Él «como el hierro atraído por la
fuerza del imán»92.

Este deseo sincero, esta petición,
ayuda poderosamente a anhelar y a
cuidar la unidad de vida; con otras
palabras: no tener más que un Señor
en el alma (cfr. Mt 6, 24); no buscar
más que una cosa (cfr. Lc 10, 42), y
someterse totalmente a un solo
Amor, que es Él; no querer sino lo



que quiere Dios, y acoger lo demás
porque Dios lo quiere y en el modo y
medida que Él lo dispone; estar tan
identificado con Cristo, que el
cumplimiento de su Voluntad se
revele en la criatura como
característica esencial de la propia
personalidad. Significa poseer «los
mismos sentimientos de Cristo
Jesús» (Flp 2, 5); y, para lograrlo,
pidámoselo a Él, como San
Josemaría: «Que yo vea con tus ojos,
Cristo mío, Jesús de mi alma»93.

Los cristianos no hemos de olvidar
que, con el Señor, omnia sancta, todo
es santo; sin Él, mundana omnia, todo
es mundano. No nos dejemos
engañar por la falta de amor, que se
oculta tras una apariencia de
naturalidad, para no arrostrar con
decisión —por amor— las
consecuencias de la fidelidad a
Cristo. Nuestra relación con Dios sólo
puede construirse sobre el único
modelo que es Cristo; y debemos ver



con claridad que la relación de Jesús
con su Padre brilla por su total
unidad: «Yo y el Padre somos
uno» (Jn 10, 30).

Unidad de vida

La Santa Misa, por sí misma y más
aún cuando se lucha para que sea el
centro de la propia vida interior,
posee un poder verdaderamente
unificante de la existencia humana.
Jesús sacramentado, en la
renovación incruenta de su sacrificio
en el Calvario, toma por completo los
trabajos y las intenciones de la
persona que se une a su oblación; y
los recapitula en la adoración que Él
rinde al Padre, en el agradecimiento
que le manifiesta, en la expiación
que le ofrece, y en la petición que le
dirige.

Así como Cristo, en su caminar
terreno, recapituló la historia
humana desde Adán; y, en su
sacrificio, recapituló su propia vida;



así también en el Sacrificio de la
Misa se unifica todo lo que Dios
otorga a la humanidad y se sintetiza
cuanto la humanidad puede elevar al
Padre en Cristo, bajo el impulso del
Paráclito. En una palabra, «la
Sagrada Eucaristía (...) resume y
realiza las misericordias de Dios con
los hombres»94.

El Santo Sacrificio compendia lo que
ha de ser nuestra conducta:
adoración amorosa, acción de
gracias, expiación, petición; es decir,
dedicación a Dios y, por Él, a los
demás. En la Misa debe confluir
cuanto nos pese y nos agobie, cuanto
nos colme de alegría y nos ilusione,
cada detalle del quehacer cotidiano;
hemos de ir con las preocupaciones
nuestras y las de los demás, las del
mundo entero.

En las pasadas fiestas de Navidad,
comentaba a un grupo de hermanos
vuestros que no fueran a Belén sólo



con sus intenciones y necesidades,
que llevasen al Niño los sufrimientos
y las urgencias de todas las personas
de la Obra, de la Iglesia, del mundo
entero. Y lo mismo os aconsejo ahora
a todas y a todos: id a la Misa,
presentando al Señor las urgencias
materiales y espirituales de todos,
como Cristo subió al Madero cargado
con los pecados de los hombres de
todos los tiempos. Intentemos subir
con Él y como Él a la Cruz, donde
intercedió —y ahora intercede desde
los altares y desde los sagrarios de
esta tierra— ante su Padre, para
obtener a cada criatura, con
sobreabundancia divina, las gracias
que necesita, sin excluir ninguna.

Recordáis que, en 1966, San
Josemaría tuvo una fuerte
experiencia, que relató así: «Después
de tantos años, aquel sacerdote hizo
un descubrimiento maravilloso:
comprendió que la Santa Misa es
verdadero trabajo: "operatio Dei",



trabajo de Dios. Y ese día, al
celebrarla, experimentó dolor,
alegría y cansancio. Sintió en su
carne el agotamiento de una labor
divina.

»A Cristo también le costó esfuerzo la
primera Misa: la Cruz»95.

Interpretó ese episodio como si Dios
hubiese querido premiar su esfuerzo
de años por centrar su existencia
entera en el Santo Sacrificio; y, a la
vez, confirmarle en la validez
sobrenatural de ese camino para
alcanzar la unidad de vida tan
característica del espíritu de la Obra.
Peleemos, jornada tras jornada, para
que —hagamos lo que hagamos—
nuestra mente se dirija a Jesucristo,
para adherirnos a sus designios y
también para adentrarnos en su
dulce saber.



Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Purificarse más y más

La antigua creencia de que el
pelicano alimenta a sus crías con su
sangre, haciéndola brotar de su
pecho herido con el pico, ha sido
tradicionalmente un símbolo
eucarístico, que trataba de
ejemplificar de algún modo la
inseparabilidad de los aspectos
sacrificial y convivial de la
Eucaristía. Efectivamente, en la
Santa Misa «se efectúa la obra de
nuestra redención»96, y se nos da a
comer el cuerpo de Cristo y se nos da
a beber su sangre.

En este Sacramento, queda patente
que la sangre de Cristo redime y a la
vez alimenta y deleita. Es sangre que
lava todos los pecados (cfr. Mt 26, 28)
y vuelve pura el alma (cfr. Ap 7, 14).
Sangre que engendra mujeres y
hombres de cuerpo casto y de



corazón limpio (cfr. Zac 9, 17).
Sangre que embriaga, que
emborracha con el Espíritu Santo y
que desata las lenguas para cantar y
narrar las «magnalia Dei» (Hch 2, 11),
las maravillas de Dios.

La Eucaristía, por ser el mismo
sacrificio del Calvario, contiene en sí
la virtud de lavar todo pecado y
conceder toda gracia: de la Misa,
como del Calvario, nacen los demás
sacramentos, que luego nos dirigen
al Holocausto de Jesucristo como a su
fin. Pero el sacramento ordinario —
repetidlo en el apostolado—,
dispuesto por Dios para la remisión
de los pecados mortales, no es la
Misa, sino el de la Penitencia; el de la
Reconciliación con Dios y con la
Iglesia, mediante la absolución que
sigue a la confesión plenamente
sincera y contrita —ante el sacerdote
— de todos los pecados mortales aún
no perdonados directamente en este
sacramento97.



Comulgar dignamente

Más aún, la Eucaristía, precisamente
porque es manifestación y
comunicación de amor, exige, en
quienes quieren recibir el cuerpo y la
sangre del Señor, una clara
disposición de unión a Jesús por la
gracia. «¿Has pensado en alguna
ocasión cómo te prepararías para
recibir al Señor, si se pudiera
comulgar una sola vez en la vida?

»—Agradezcamos a Dios la facilidad
que tenemos para acercarnos a Él,
pero... hemos de agradecérselo
preparándonos muy bien, para
recibirle» 98.

La calidad y la delicadeza de esa
preparación depende, como ya os
recordaba antes, de la finura y
profundidad interior de la persona,
particularmente de su fe y de su
amor a Jesús sacramentado. «Hemos
de recibir al Señor, en la Eucaristía,
como a los grandes de la tierra,



¡mejor!: con adornos, luces, trajes
nuevos...

»—Y si me preguntas qué limpieza,
qué adornos y qué luces has de tener,
te contestaré: limpieza en tus
sentidos, uno por uno; adorno en tus
potencias, una por una; luz en toda
tu alma»99.

Naturalmente, no hay que esperar a
ser perfectos —estaríamos siempre
esperando— para recibir
sacramentalmente al Señor, ni hay
que dejar de asistir a Misa porque
falte sentimiento o porque a veces
vengan distracciones. «Comulga. —
No es falta de respeto. —Comulga
hoy precisamente, cuando acabas de
salir de aquel lazo.

»—¿Olvidas que dijo Jesús: no es
necesario el médico a los sanos, sino
a los enfermos?»100.

Menos aún hay que dejar de recibir
la Santa Comunión, porque la



frecuencia en la recepción de este
Sacramento parezca que no produce
en nosotros el efecto que cabría
esperar de la generosidad divina.
«¡Cuántos años comulgando a diario!
—Otro sería santo —me has dicho—,
y yo ¡siempre igual!

»—Hijo —te he respondido—, sigue
con la diaria Comunión, y piensa:
¿qué sería yo, si no hubiera
comulgado?»101.

Más bien el cristiano debe razonar
con el pensamiento de que esa
frecuencia, ya antigua en la Iglesia,
es signo de un enamoramiento
auténtico, que las propias miserias
no pueden apagar. «Alma de apóstol:
esa intimidad de Jesús contigo, ¡tan
cerca de Él, tantos años!, ¿no te dice
nada?»102.

Cuando asomen esos falaces
argumentos, u otros semejantes, es el
momento de asumir, más que nunca,
con agradecimiento y confianza en



Jesús, la actitud del centurión, que
repetimos en la Santa Misa: «Domine,
non sum dignus!». No cabe olvidar
que, ante la majestad y la perfección
de Cristo, Dios y Hombre, nosotros
somos pordioseros que nada poseen,
que estamos manchados con la lepra
de la soberbia, que no siempre
vemos la mano de Dios en lo que nos
sucede y que, en otras ocasiones, nos
quedamos paralizados ante su
Voluntad. Pero todo esto no justifica
la actitud de retraernos; nos ha de
conducir, en cambio, a repetir
muchas veces, siguiendo el ejemplo
de nuestro Padre: «yo quisiera,
Señor, recibiros con aquella pureza,
humildad y devoción...»

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere



Dar a conocer la eficacia de la
Eucaristía

Con estas palabras, se nos menciona
de nuevo esa característica, tan
propia de la Eucaristía: su
"sobreabundancia", el "exceso" de
amor divino que se nos ha concedido
y se nos continúa ofreciendo
constantemente. La estrofa del
himno eucarístico se refiere a la
dimensión expiatoria de este
Sacramento: bastaba una gota de la
sangre del Hombre-Dios para borrar
todos los pecados de la humanidad.
Pero quiso derramar toda. «Uno de
los soldados le abrió el costado con
una lanza y al instante brotó sangre
y agua» (Jn 19, 34). La sangre, entre
los pueblos antiguos, y en cierto
modo también hoy, supone signo de
vida. Cristo decidió no ahorrarse
nada de su sangre, también como
manifestación de su voluntad precisa
de comunicarnos toda su Vida.



Contemplar la entrega total de Jesús
por nosotros, considerar una vez más
que «no es posible separar en Cristo
su ser de Dios-Hombre y su función
de Redentor»103, nos alienta a ser
conscientes de que nosotros no
podemos contentarnos con
conducirnos personalmente como
almas de Eucaristía: hemos de
impulsar a que también tomen esa
determinación los demás.

No basta con que cada uno, cada una,
de nosotros busque y trate al Señor
en la Eucaristía; debemos conseguir
"contagiar" —en nuestra labor
apostólica— a cuantos más mejor,
para que también miren y
frecuenten esa amistad inigualable.
«Amad muchísimo a Jesús
sacramentado, y procurad que
muchas almas le amen: sólo si metéis
esta preocupación en vuestras almas,
sabréis enseñarla a los demás,
porque daréis lo que viváis, lo que
tengáis, lo que seáis»104.



Ante la triste ignorancia que hay,
incluso entre muchos católicos,
pensemos, hijas e hijos míos, en la
importancia de explicar a las
personas qué es la Santa Misa y
cuánto vale, con qué disposiciones se
puede y se debe recibir al Señor en la
comunión, qué necesidad nos
apremia de ir a visitarle en los
sagrarios, cómo se manifiestan el
valor y el sentido de la «urbanidad
de la piedad»105.

Ahí se nos abre un campo inagotable
y fecundísimo para el apostolado
personal, que traerá como fruto, por
bendición del Señor, muchísimas
vocaciones. Así nos lo repitió nuestro
queridísimo Padre desde el principio,
también con su comportamiento
diario. «Para cumplir esta Voluntad
de nuestro Rey Cristo» (nuestro
Padre se refiere con estas palabras a
la extensión de la Obra por el orbe),
«es menester que tengáis mucha vida
interior: que seáis almas de



Eucaristía, ¡viriles!, almas de oración.
Porque sólo así vibraréis con la
vibración que el espíritu de la Obra
exige»106.

Amar la mortificación y la
penitencia

Para convertirnos realmente en
almas de Eucaristía y almas de
oración, no cabe prescindir de la
unión habitual con la Cruz, también
mediante la mortificación buscada o
aceptada. Don Álvaro nos ha dejado
escrito que, en una ocasión, nuestro
Padre preguntaba a un grupo de
hijos suyos: «¿Qué haremos para ser
apóstoles, como el Señor quiere, en el
Opus Dei?». Y respondió
inmediatamente, con energía y con
firmísimo convencimiento: «¡llevar a
Cristo crucificado en nosotros! (...). El
Señor escucha las peticiones de las
almas mortificadas y penitentes»107.
Don Álvaro sacaba enseguida la
conclusión, que aplicaba a sí mismo



y a todos: «Considerad que, para ser
fieles al gran compromiso de
corredimir, hemos de identificarnos
personalmente con Nuestro Señor
Jesucristo, mediante la crucifixión de
nuestras pasiones y concupiscencias
en el alma y en el cuerpo (cfr. Gal 5,
24). Ésta es la divina "paradoja" que
ha de renovarse en cada uno: "Para
Vivir hay que morir" (Camino, n.
187)»108.

Precisamente en el sacramento del
Sacrificio del Hijo de Dios,
obtenemos la gracia y la fuerza para
identificarnos con Cristo en la Cruz.
No lo dudemos: el origen y la raíz de
nuestra vida de mortificación se
encuentran en la devoción
eucarística. Sólo estaremos en
condiciones de afirmar que somos
auténticas almas de Eucaristía, si
vivimos de verdad —cum gaudio et
pace— clavados con Cristo en la Cruz;
si sabemos «sujetarnos y
humillarnos, por el Amor», si



«nuestros pensamientos, nuestros
afectos, nuestros sentidos y
potencias, nuestras palabras y
nuestras obras», todo, está "bien
atado", por el amor a la Virgen, a la
Cruz de su Hijo»109. Un alma de
Eucaristía necesariamente es,
siempre y a la vez, un alma
sacerdotal; y de modo concreto, si la
criatura se consume en deseos de
reparar y de sacrificar. Entonces
guarda un alma «esencialmente,
¡totalmente!, eucarística»110.

Cuando nos tomamos en serio que la
Misa es «nuestra Misa, Jesús», porque
la celebra Jesús con cada uno de
nosotros, porque cada uno hace de sí
una oblación a Dios Padre unida a la
de Cristo, entonces dura las
veinticuatro horas de la jornada.
«Amad mucho al Señor. Tened afán
de reparación, de una mayor
contrición. Es necesario
desagraviarle, primero por nosotros
mismos, como el sacerdote hace



antes de subir al altar. Y nosotros,
que tenemos alma sacerdotal,
convertimos nuestra jornada en una
misa, muy unidos a Cristo sacerdote,
para presentar al Padre una oblación
santa, que repare por nuestras
culpas personales y por las de todos
los hombres (...). Tratadme bien al
Señor, en la Misa y durante todo el
día»111.

Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro, fiat illud quod tam sitio, / ut te
revelata cernens facie, / visu sim
beatus tuæ gloriæ

Hambres de ver el rostro de Cristo

Concluye el Adoro te devote con esta
estrofa, que cabría resumir así:
Señor, ¡que te quiero ver! Muy lógica
conclusión, pues la Eucaristía,
«prenda de la gloria venidera»112, nos
concede un anticipo de la vida



definitiva. «La Eucaristía es
verdaderamente un resquicio del
Cielo que se abre sobre la tierra. Es
un rayo de gloria de la Jerusalén
celestial, que penetra en las nubes de
nuestra historia y proyecta luz sobre
nuestro camino»113.

Este tesoro central de la Iglesia
anticipa la eternidad, porque nos
convierte en comensales de la "Cena
del Cordero", donde los
bienaventurados se sacian de la
visión de Dios y de su Cristo (cfr. Ap
19, 6-10). Nosotros conseguimos ya,
por la gracia de Dios, acceso a la
misma realidad, pero no de modo
pleno: sólo imperfectamente (cfr. 1 
Cor 13, 10-12). Con el don del
Sacramento se nos aumenta y se
consolida la vida nueva conferida
con el Bautismo, que está llamada a
su perfección en la gloria.

La recepción de Jesús en la Sagrada
Comunión nos obtiene serenidad



ante la muerte y ante la
incertidumbre del juicio, porque Él
ha asegurado: «El que come mi carne
y bebe mi sangre tiene vida eterna y
Yo le resucitaré en el último día» (Jn
6, 54). «Quien se alimenta de Cristo
en la Eucaristía no tiene que esperar
el más allá para recibir la vida
eterna: la posee ya en la tierra como
primicia de la plenitud futura, que
abarcará al hombre en su totalidad.
En efecto, en la Eucaristía recibimos
también la garantía de la
resurrección corporal al final del
mundo»114. La fe y la esperanza
eucarísticas alejan de nosotros
muchos temores.

La Sagrada Eucaristía es «la acción
más sagrada y trascendente que los
hombres, por la gracia de Dios,
podemos realizar en esta vida:
comulgar con el Cuerpo y la Sangre
del Señor viene a ser, en cierto
sentido, como desligarnos de
nuestras ataduras de tierra y de



tiempo, para estar ya con Dios en el
Cielo, donde Cristo mismo enjugará
las lágrimas de nuestros ojos y donde
no habrá muerte, ni llanto, ni gritos
de fatiga, porque el mundo viejo ya
habrá terminado (cfr. Ap 21, 4)»115.

Este Sacramento se coloca como en el
umbral entre esta vida y la otra, no
sólo cuando se administra a los
moribundos en forma de viático; sino
más propiamente porque contiene a 
Christus passus, ya glorioso, de modo
que participa en el orden
sacramental de la condición de esta
vida, mientras sustancialmente
pertenece ya a la otra. También por
eso, la piedad eucarística nos irá
haciendo más y más Opus Dei,
empujándonos a conducirnos como
contemplativos en el mundo, pues
caminamos amando en la tierra y en
el Cielo: «no "entre" el Cielo y la
tierra, porque somos del mundo. ¡En
el mundo y en el Paraíso a la vez!
Esta sería como la fórmula para



expresar cómo hemos de componer
nuestra vida, mientras estemos "in
hoc sæculo"»116.

Prenda de la vida eterna

El plan salvífico de Dios se incoa en
esta etapa terrena, que es
"penúltima", y se consuma en la que
debe venir, que es eterna117. Así, la fe
entraña cierta incoación del
conocimiento cara a cara, una
incoación de la visión gloriosa y
beatífica. En la Eucaristía, la tensión
a la gloria se apoya sobre todo en el
amor que nace del trato. El alma
eucarística anhela adorar
abiertamente a Quien ya adora
oculto en el Pan, porque el repetido
trato con un amor escondido genera
un deseo irrefrenable de poseerlo
abiertamente. «Trata a la
Humanidad Santísima de Jesús... Y Él
pondrá en tu alma un hambre
insaciable, un deseo "disparatado" de
contemplar su Faz»118.



Ésta ha sido siempre la impaciencia
de los santos, la que guardaba San
Josemaría en su corazón. «Los que se
quieren, procuran verse. Los
enamorados sólo tienen ojos para su
amor. ¿No es lógico que sea así? El
corazón humano siente esos
imperativos. Mentiría si negase que
me mueve tanto el afán de
contemplar la faz de Jesucristo.
"Vultum tuum, Domine,
requiram" (Sal 26, 8), buscaré, Señor,
tu rostro. Me ilusiona cerrar los ojos,
y pensar que llegará el momento,
cuando Dios quiera, en que podré
verle, no "como en un espejo, y bajo
imágenes oscuras... sino cara a
cara" (1 Cor 13, 12). Sí, hijos, "mi
corazón está sediento de Dios, del
Dios vivo: ¿cuándo vendré y veré la
faz de Dios?" ( Sal 41, 3)»119.

La devoción eucarística irá
comunicando y aumentando en
nosotros esa ansia, hasta convertir el
estar con Cristo en lo único que nos



importe, sin que esto nos aparte de
este mundo; al contrario, lo
amaremos más apasionadamente,
con nuestro corazón unido
estrechamente al Corazón de
Jesucristo. La intimidad, el trato con
el Señor en la Eucaristía, nos irá
imprimiendo con vigor el
convencimiento de que la felicidad
no se halla en estos o aquellos bienes
de la tierra, que envejecerán y
desaparecerán; sino en permanecer
para siempre con Él, porque la
felicidad es Él, que ya ahora
poseemos como «tesoro infinito,
margarita preciosísima» en este
Sacramento120. «Cuando daba la
Sagrada Comunión, aquel sacerdote
sentía ganas de gritar: ¡ahí te entrego
la Felicidad!»121.

La Santísima Virgen, mujer
eucarística

Con esta advocación —«mujer
eucarística»—, Juan Pablo II ha



propuesto a la Iglesia el ejemplo de
María como "escuela" y "guía" para
aprender a pasmarnos —que
significa acoger, adorar, agradecer...
— ante el misterio de la Eucaristía122.
A la luz de la fe, lo entendemos muy
bien, como sucedió a nuestro Padre,
que nos hacía considerar que en la
Santa Misa, «de algún modo,
interviene la Santísima Virgen, por la
íntima unión que tiene con la
Trinidad Beatísima y porque es
Madre de Cristo, de su Carne y de su
Sangre: Madre de Jesucristo, perfecto
Dios y perfecto Hombre. Jesucristo
concebido en las entrañas de María
Santísima sin obra de varón, por la
sola virtud del Espíritu Santo, lleva la
misma Sangre de su Madre: y esa
Sangre es la que se ofrece en
sacrificio redentor en el Calvario y
en la Santa Misa»123.

María, al pie de la Cruz, unió su
propio sacrificio interior —«ved si
hay dolor como mi dolor» ( Lm 1, 12)



— al de su Hijo, cooperando a la
Redención en el Calvario. Ella
misma, «presente con la Iglesia, y
como Madre de la Iglesia, en todas
nuestras celebraciones
eucarísticas»124, coopera con el Hijo
en difundir en el mundo —
¡Medianera de toda gracia!— la
infinita fuerza santificadora del
Santo Sacrificio que sólo Jesús
cumple.

Hijas e hijos míos, si de algún modo
nos hemos confrontado con Dimas, el
buen ladrón, y con el Apóstol Tomás,
¿cómo no mirar a María para
conocer y querer más a Jesús
sacramentado, para aprender de Él e
imitarle, para «tratarle bien»? En
esta personalísima labor, que de
modo incesante nos renovará
interiormente y nos llenará de
deseos de santidad y apostolado,
ayudémonos con la contemplación
de los misterios del Rosario, desde la
Anunciación, cuando vemos cómo la



Virgen acoge incondicionalmente en
su seno purísimo al Verbo
encarnado, hasta su glorificación,
cuando Dios la recibe en cuerpo y
alma en la gloria, y la corona como
Reina, Madre y Señora nuestra.

«A Jesús siempre se va y se "vuelve"
por María»125. Pidamos a nuestra
Madre que nos tome siempre de la
mano, y especialmente en este Año
de la Eucaristía para que
constantemente digamos al Señor
sacramentado, con las palabras y las
obras: «¡te adoro, te amo!» Adoro te
devote! Y cuando lo hagamos,
escuchemos a nuestro queridísimo
Padre, que nos insiste: «invocad a
María y a José, porque de alguna
manera estarán presentes en el
Sagrario, como lo estuvieron en
Belén y en Nazaret (...). ¡No os
olvidéis!»126.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre



+ Javier

Roma, 6 de octubre de 2004, segundo
aniversario de la canonización de
San Josemaría.

1 Concilio Vaticano II, Decr. 
Presbyterorum ordinis , n. 5.

2 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 87. Cfr Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11; Decr. 
Presbyterorum ordinis , n. 14.

3 Concilio de Trento, ses. XIII, Decreto
sobre la Sagrada Eucaristía , can. 1
(Denz. 1651).

4 Cfr. Ibid ., can. 2 (Denz. 1652).

5 San Josemaría, Camino , n. 538.

6 San Josemaría, Apuntes tomados en
una meditación, 14-IV-1960.



7 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 83.

8 Cfr. Ibid ., n. 84.

9 San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre el evangelio de San Mateo , 82, 4
(PG 58, 743).

10 Cfr. Camino , nn. 269, 537, 554; 
Forja , nn. 831, 991; Es Cristo que
pasa , n. 151.

11 San Josemaría, Camino , n. 267.

12 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 84.

13 Ibid. 14 San Josemaría, Homilía 
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

15 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 64.

16 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, octubre 1972.



17 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 90.

18 Cfr. Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica , II-II, q. 84, a. 2; San Juan
Damasceno, Sobre la fe ortodoxa , 4,
12 (PG 94, 1133).

19 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 4-IV-1970.

20 San Josemaría, Camino , nn. 539,
538. Cfr. Surco , nn. 685, 686; Forja ,
n. 887.

21 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 161.

22 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 14-IV-1960.

23 «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Misal Romano,



Solemnidad del Cuerpo y la Sangre
de Cristo, Secuencia Lauda Sion ).

24 San Josemaría, Forja , n. 838. Cfr.
nn. 832, 837.

25 San Josemaría, Forja , n. 824.

26 San Josemaría, Surco , n. 818.

27 San Josemaría, Camino , n. 533.

28 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 151.

29 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 156.

30 San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad , 13-IV-1973.

31 Misal Romano, Solemnidad del
Cuerpo y la Sangre de Cristo,
Secuencia Lauda Sion.

32 San Josemaría, Carta 28-III-1973 , n.
7.



33 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 153.

34 Concilio de Trento, ses. XIII: 
Decreto sobre la Sagrada Eucaristía ,
cap. 4 (Denz. 1642).

35 Pablo VI, Credo del Pueblo de Dios ,
30-VI-1968. Cfr Juan Pablo II, Litt.
enc. Ecclesia de Eucharistia , 17-
IV-2003, n. 15.

36 Cfr., por ejemplo, Pío XII, Litt. enc. 
Mediator Dei , 20-XI-1947; Pablo VI,
Litt. enc. Mysterium fidei , 3-IX-1965;
Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003; Catecismo de
la Iglesia Católica , nn. 1322-1419.

37 Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Dei Verbum , n. 10.

38 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 84.

39 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 109.



40 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 6.

41 San Josemaría, Carta 28-III-1973 , n.
10.

42 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 80.

43 Ibid , n. 6.

44 Cfr. San Josemaría, Surco , n. 817.

45 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 155.

46 Concilio de Trento, ses. XXII, 
Doctrina acerca del Santísimo
Sacrificio de la Misa , cap. 2 (Denz.
1743).

47 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 12.

48 Concilio de Trento, ses. XIII, 
Decreto sobre la Sagrada Eucaristía ,
cap. 7 (Denz. 1647).



49 San Josemaría, Camino , n. 533.

50 Ibid. 51 Santo Tomás de Aquino, 
Colación 4 sobre el Credo.

52 Ibid.

53 San Josemaría, Carta 24-III-1931 , n.
61.

54 San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad , 13-IV-1973.

55 San Josemaría, Camino , n. 509.

56 San Josemaría, Forja , n. 887.

57 San Josemaría, Forja , n. 556.

58 San Josemaría, Vía Crucis , XII
estación, n. 4.

59 San Josemaría, Camino , n. 876.

60 San Josemaría, Amigos de Dios , n.
232.

61 Ibid.



62 San Josemaría, Forja , n. 827

63 San Josemaría, Carta 28-III-1973 , n.
7.

64 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 14.

65 San Josemaría, Vía Crucis , V
estación.

66 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 25-VI-1972.

67 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 9-IV-1937.

68 San Josemaría, Amigos de Dios , nn.
301-303.

69 San Josemaría, Amigos de Dios , n.
249.

70 San Josemaría, Forja , n. 835.

71 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 154.



72 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 129.

73 San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad , 13-IV-1973.

74 San Josemaría, Forja , n. 542.

75 San Josemaría, Camino , n. 23.

76 San Josemaría, Surco , n. 688.

77 Pío XII, Litt. enc. Mediator Dei , 20-
XI-1947, n. 20.

78 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 12. Cfr.
Concilio de Trento, ses. 22, Doctrina
acerca del Santo Sacrificio de la Misa ,
cap. 2 (Denz. 1743).

79 Catecismo de la Iglesia Católica , n.
1364.

80 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 22-V-1970.



81 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 11.

82 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 14-IV-1960.

83 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
nn. 86-87.

84 San Josemaría, Forja , n. 541.

85 Cfr. Es Cristo que pasa , nn. 88-91.

86 San Josemaría, Forja , n. 69.

87 Misal Romano, Solemnidad del
Cuerpo y la Sangre de Cristo,
Secuencia Lauda Sion.

88 Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica , III, q. 79, a. 1.

89 San León Magno, Homilía 12 sobre
la Pasión , 7 (PL 54, 357).

90 Catecismo de la Iglesia Católica , n.
1396.



91 Concilio de Éfeso, año 431 (Denz.
262).

92 San Josemaría, Amigos de Dios , n.
296.

93 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 19-III-1975.

94 San Josemaría, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer , n. 123.

95 San Josemaría, Vía Crucis , XI
estación, n. 4.

96 Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium , n. 3.

97 Cfr. Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Reconciliatio et pænitentia , 2-
XII-1984, n. 31, I.

98 San Josemaría, Forja , n. 828.

99 San Josemaría, Forja , n. 834.

100 San Josemaría, Camino , n. 536.



101 Ibid., n. 534.

102 Ibid., n. 321.

103 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 122.

104 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 4-IV-1970.

105 San Josemaría, Camino , n. 541.

106 San Josemaría, Instrucción , 1-
IV-1934, n. 3.

107 Recogido por don Álvaro, Carta ,
16-VI-1978.

108 Ibid.

109 Ibid.

110 San Josemaría, Forja , n. 826.

111 San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 6-X-1968.

112 Concilio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum Concilium , n. 47.



113 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 19.

114 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 18.

115 San Josemaría, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer , n. 113.

116 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 27-III-1975.

117 Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc. 
Evangelium vitæ , 25-III-95, n. 2.

118 San Josemaría, Vía Crucis , VI
estación, n. 2.

119 San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 25-XII-1973.

120 San Josemaría, Camino , n. 432.

121 San Josemaría, Forja , n. 267.

122 Cfr. Juan Pablo II, Litt. enc. 
Ecclesia de Eucharistia , 17-IV-2003,
nn. 53-58.



123 San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 89.

124 Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia de
Eucharistia , 17-IV-2003, n. 57.

125 San Josemaría, Camino , n. 495.

126 San Josemaría, Apuntes tomados
en una conversación, 6-VI-1974.

Javier Echevarría

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/carta-pastoral-
con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-pastoral-con-motivo-del-ano-de-la-eucaristia/

	Rezar con el Adoro te devote
	Descargar el libro electrónico «Rezar con el Adoro te devote»
	Oración del Adoro te devote


