
opusdei.org

Carta del Prelado
(octubre 2008)

La humildad es una virtud
imprescindible para quien
desea la santidad. En su carta
de octubre, el Prelado del Opus
Dei afirma que sólo con la
ayuda de Dios podemos ser
buenos instrumentos en sus
manos.

10/10/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Los ochenta años de la fundación del
Opus Dei que se cumplen mañana,
fiesta de los Santos Ángeles
Custodios, nos invitan a elevar al
Cielo una acción de gracias vibrante
y encendida. Nos hemos venido
preparando para esta fecha, tratando
más intensamente a la Virgen
Santísima. Ahora le agradecemos
especialmente su maternal presencia
en cada uno de los pasos de esta
familia de hijos suyos. Bien unidos a
San Josemaría y a todos los fieles de
la Obra que ya han recorrido esta
senda —con un recuerdo
especialísimo para don Álvaro—, va
la gratitud de cada una, de cada uno,
a nuestra Madre, por su ayuda
constante y por el hecho de habernos
acompañado siempre a lo largo de
nuestro caminar. Le pedimos
también que nos obtenga del Cielo el
don de recorrer hasta el fin esta
senda que Dios hizo ver a nuestro
queridísimo Padre el 2 de octubre de
1928.



Durante más de diez años, San
Josemaría imploró luz para conocer
lo que el Señor le pedía. Se sirvió de
una jaculatoria tomada del
Evangelio: Domine, ut videam![1];
Señor, que vea. Esa continua oración
—también dirigida a la Virgen— le
fue preparando para el momento
decisivo, como señalaba
expresamente el Cardenal Ratzinger
en una homilía que pronunció con
motivo de la beatificación de nuestro
Padre.

«Josemaría Escrivá —decía— se dio
cuenta muy pronto de que Dios tenía
un plan con él, de que quería algo de
él. Pero no sabía qué era. ¿Cómo
podría encontrar la respuesta, dónde
debía buscarla? Se puso a buscar,
sobre todo, escuchando la palabra de
Dios, la Sagrada Escritura. Leía la
Biblia no como un libro del pasado,
ni como un libro de problemas sobre
los que discutimos, sino como una
palabra del presente, que nos habla



hoy: una palabra en la que cada uno
de nosotros somos protagonistas y
debemos buscar nuestro sitio, para
encontrar nuestro camino»[2].

Cuando San Josemaría recibió la
iluminación decisiva sobre lo que
Dios esperaba de su vida, se aprestó
inmediatamente a realizarlo. Bien
podía afirmar: «Para mí —en
pequeño— como a Pablo en
Damasco, en Madrid se cayeron las
escamas de mis ojos, y en Madrid he
recibido mi misión»[3]. Ese encargo
divino consistía en difundir la
llamada universal a la santidad y, al
mismo tiempo, en abrir en el seno de
la Iglesia un camino concreto —el
Opus Dei— para ayudar a muchas
almas a corresponder a esa vocación
a la santidad y al apostolado, con
ocasión y por medio del trabajo
profesional y de las demás
circunstancias ordinarias.



Nuestro Padre era muy consciente de
su nulidad ante Dios. Con verdadero
convencimiento decía y escribía que
había sido «un instrumento inepto y
sordo»[4], al que el Señor había
confiado esa misión —tan
absolutamente por encima de su
capacidad— para que se tocara a
manos llenas que "aquello" era de
Dios, no invención de una criatura.
«Tenía yo ventiséis años (...), la gracia
de Dios y buen humor: nada más.
Pero así como los hombres
escribimos con la pluma, el Señor
escribe con la pata de la mesa, para
que se vea que es Él el que escribe:
eso es lo increíble, eso es lo
maravilloso»[5]. Ésta fue la más
honda convicción suya hasta el final
de su paso por la tierra: «Una vez
más —exclamaba pocas semanas
antes de su tránsito al Cielo— se ha
cumplido lo que dice la Escritura: lo
que es necio, lo que no vale nada, lo
que —se puede decir— casi ni
siquiera existe..., todo eso lo coge el



Señor y lo pone a su servicio. Así
tomó a aquella criatura, como
instrumento suyo»[6].

Comprendemos que se trata de una
enseñanza fundamental, la que nos
brinda esta fecha: la necesidad de ser
humildes, para que Dios se sirva de
nosotros como instrumentos de su
designio salvífico. La soberbia, el
estar pendiente del propio yo, se alza
como el gran enemigo de la santidad
y de la eficacia apostólica. En
cambio, cuando la criatura se
considera sinceramente como un
cero a la izquierda, cuando reconoce
que todas sus posibles cualidades
provienen de Dios, y no de sí misma,
entonces se encuentra en
condiciones de convertirse en
instrumento eficaz en las manos de
Dios.

Llegados a este punto, podemos
formularnos algunas preguntas muy
personales. ¿Cómo me veo en la



presencia de Dios? ¿Pienso que tengo
algo, que valgo algo por mí mismo, o
reconozco que todo es don del Señor?
¿Le pido con sinceridad llegar a
conocerme tal como soy delante de
Él? Al mismo tiempo, el
reconocimiento de nuestra nulidad
no debe desembocar en pesimismo o
en frustración, sino en una mayor
confianza y abandono en el Señor.
Meditemos aquella consideración de
San Josemaría: «Echa lejos de ti esa
desesperanza que te produce el
conocimiento de tu miseria. —Es
verdad: por tu prestigio económico,
eres un cero..., por tu prestigio social,
otro cero..., y otro por tus virtudes, y
otro por tu talento...

»Pero, a la izquierda de esas
negaciones, está Cristo... Y ¡qué cifra
inconmensurable resulta!»[7].

Al tocar nuestra miseria,
agarrémonos con más fuerza a la
mano de Dios, con la certeza de que,



como Él nos ha buscado, nos concede
todos sus auxilios para salvar los
obstáculos. Fundados en esta
profunda humildad, estaremos en
condiciones de afrontar los retos
apostólicos a que nos llama la misma
vocación cristiana, que es —por su
propia naturaleza— vocación al
apostolado. Lo afirma claramente el
Evangelio, cuando el Señor convocó a
los primeros Doce para que
estuvieran con Él y enviarlos a
predicar[8] En aquellos primeros,
todos hemos sido convocados por
Jesucristo para llevar su nombre a
las gentes con quienes nos
encontremos. «En definitiva, es el
Señor el que constituye a uno en
apóstol, no la propia presunción. El
apóstol —insiste el Papa— no se hace
a sí mismo; es el Señor quien lo hace;
por tanto, necesita referirse
constantemente al Señor»[9].

El apóstol no habla en nombre
propio, sino que comunica lo que ha



recibido. Así se comportaron los
primeros y del mismo modo hemos
de actuar los cristianos hoy día.
Comentando la vocación de San
Pablo, Benedicto XVI decía
recientemente: «Una vez más destaca
inmediatamente la idea de una
iniciativa ajena, la de Dios en
Jesucristo, a la que se está
plenamente obligado; pero sobre
todo se subraya el hecho de que se ha
recibido una misión que cumplir en
su nombre, poniendo absolutamente
en segundo plano cualquier interés
personal»[10].

No olvidemos jamás que el mismo
Dios —sin quitarnos la libertad—
quiere nuestra fidelidad más
completa, a toda hora, en cualquier
circunstancia. Por eso, hemos de ser
bien conscientes de que en ningún
momento estamos a solas: Él nos
sigue, nos escucha y —sin tener
necesidad de nada ni de nadie—
desea necesitarnos continuamente.



Ante esta realidad cotidiana, nuestro
Padre nos invitaba a pensar más en
el ecce ego, quia vocasti me[11], aquí
me tienes, porque me has llamado.
Sí, el Señor mantiene con nosotros
un diálogo perseverante, y espera
que respondamos con más hondura a
su predilección por nosotros.

Benedicto XVI enumera otro
requisito que configura al discípulo
del Maestro, además de haber sido
llamado y enviado: ejercitar
efectivamente la misión apostólica
con el ejemplo y con la doctrina, con
el testimonio de las obras y con las
palabras. Lo ponía de relieve,
fijándose en el ejemplo de San Pablo,
cuando afirmaba que «el título de
"apóstol" no es y no puede ser
honorífico; compromete concreta y
dramáticamente toda la existencia de
la persona que lo lleva»[12].

Caritas Christi urget nos[13], la
caridad de Cristo nos apremia,



escribía San Pablo a los Corintios. Le
urgía el celo por la salvación de las
almas, a ejemplo de Nuestro Señor,
que murió por todos a fin de que los
que viven, ya no vivan para sí, sino
para aquel que murió y resucitó por
ellos De ahí sacaba la siguiente
conclusión: por tanto, si alguno está
en Cristo, es una nueva criatura: lo
viejo pasó, ya ha llegado lo nuevo[14].

Esta novedad de vida, propia del
Evangelio, es preciso contagiarla a
otros corazones, hasta que se
encienda cada uno en el mismo
fuego de caridad. Hacer todo lo
posible para que los demás conozcan
a Jesucristo, le sigan y le amen, es la
consecuencia necesaria de haber
sido alcanzados por el amor de Dios.
«En este mundo, pequeño y revuelto
—predicaba San Josemaría—, con la
confusión de ideas que hay, ¿cómo
pueden pedir las pobres almas el
Bautismo, si ninguno les explica la
doctrina cristiana? Fides ex auditu,



dice San Pablo. ¿Cómo creerán en
Dios, sin haber oído de Él? ¿Y cómo
oirán, si nadie les predica? (Rm 10,
14). Jesucristo no obró así; el Señor
nos dio ejemplo, pero también
enseñó: cœpit facere et docere (Hch 1,
1)»[15]. Y, ante las excusas con que a
veces se disfraza la comodidad o el
aburguesamiento, explicaba: «Yo,
¿por qué me voy a meter en la vida
de los demás? ¡Porque tengo
obligación, por cristiano! ¡Porque
Cristo se ha metido en vuestra vida y
en la mía!, como se adentró en la de
Pedro y en la de Pablo, en la de Juan
y en la de Andrés... Y los Apóstoles
aprendieron a hacer lo mismo. Si no,
después de recibir aquel mandato
expreso del Maestro: id y predicad...,
no se habrían movido, y se hubieran
quedado solos los Doce: no habría
Iglesia»[16].

Dentro de unos días se inaugurará
una Asamblea ordinaria del Sínodo
de los Obispos, dedicada a la



reflexión sobre la Palabra de Dios en
la vida y en la misión de la Iglesia. Ya
sabéis que participaré como
miembro de designación pontificia.
Secundando las directrices del Papa,
os ruego que recéis y hagáis rezar
por los frutos de esta reunión con el
Sucesor de San Pedro.

Esforcémonos en conocer cada día
mejor la Palabra de Dios,
acercándonos con amor y reverencia
a la Sagrada Escritura —con la luz de
la Tradición de la Iglesia y la guía del
Magisterio—, y especialmente a los
Santos Evangelios, para aprender del
Señor y poner en práctica sus
enseñanzas. Difundamos su doctrina 
opportune et importune[17], con
ocasión y sin ella, como hizo San
Pablo. Así, tras habernos esforzado
en la propagación del Evangelio,
podremos exclamar con el Apóstol al
final de nuestra vida: he peleado el
noble combate, he alcanzado la meta,
he guardado la fe. Por lo demás, me



está reservada la merecida corona
que el Señor, el Justo Juez, me
entregará aquel día; y no sólo a mí,
sino también a todos los que han
deseado con amor su venida[18].

También en este mes hay otras
fiestas de la Virgen. Recurramos más
a la intercesión de nuestra Madre,
con hambres de ser muy marianos.
Pongamos más piedad en el rezo del
Santo Rosario, «arma poderosa»[19]
para la gran batalla de la santidad. El
sábado 20 de septiembre estuve en
Zaragoza, donde tenía una cita, y
recé ante la Virgen del Pilar,
uniéndome a las oraciones de San
Josemaría en aquel templo mariano.
También fui a Torreciudad, donde
puse a los pies de Nuestra Señora
tantas necesidades, muy unido a la
plegaria de nuestro Padre. Regresé a
Roma al día siguiente, domingo, con
la pena de no haber podido
arrodillarme ante Nuestra Señora de



la Merced, en su basílica de
Barcelona.

Todos los días rezo para que la
canonización de San Josemaría —el
día 6 será el sexto aniversario—
constituya para cada una y cada uno
una fuerte sacudida, ya que si de
veras deseamos considerarnos muy
hijos de nuestro Padre, hemos de
cultivar en el alma verdaderas ansias
cotidianas de conversión, de
santidad, viviendo con alegría el 
nunc cœpi[20]. Sin el esfuerzo por
convertirse personalmente en cada
jornada, no será eficaz el apostolado
personal. Esta idea la repetí desde el
26 de febrero de 2002, al conocer la
fecha de la canonización, mientras
nos preparábamos para esa
proclamación. No ha perdido fuerza
esa sugerencia que ahora San
Josemaría nos dirige a diario desde el
Cielo, como ya hacía antes en la
tierra.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de octubre de 2008.

[1] Lc 18, 41.

[2] Cardenal J. Ratzinger, Homilía en
la Misa de acción de gracias por la
beatificación del Fundador del Opus
Dei, 19-V-1992.

[3] San Josemaría, Carta, 2-X-1965.

[4] San Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, n. 7.

[5] San Josemaría, Apuntes tomados
de una meditación, 2-X-1962.

[6] San Josemaría, Apuntes tomados
de una meditación, 19-III-1975.

[7] San Josemaría, Camino, n. 473.

[8] Cfr. Mc 3, 13-14.



[9] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 10-IX-2008.

[10] Ibid.

[11] 1 Sam 3, 6.

[12] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 10-IX-2008.

[13] 2 Cor 5, 14.

[14] 2 Cor 5, 15 y 17.

[15] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 5-I-1968.

[16] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 14-II-1960.

[17] Cfr. 2 Tm 4, 2.

[18] 2 Tm 4, 7-8.

[19] San Josemaría, Santo Rosario,
Prólogo.

[20] Sal 76, 11 (Vg).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/carta-del-
prelado-octubre-2008/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-octubre-2008/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-octubre-2008/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-octubre-2008/

	Carta del Prelado (octubre 2008)

