
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2010)

En la carta pastoral de este mes,
el Prelado invita a profundizar
en el dogma de la Comunión de
los santos, fomentando la unión
con los miembros de Iglesia en
el Cielo, en el Purgatorio y en la
tierra.

05/11/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Hoy recordamos a los
bienaventurados que gozan de Dios



en el Cielo. Apareció una gran
multitud —relata San Juan en una de
sus visiones en el Apocalipsis— que
nadie podía contar, de todas las
naciones, tribus, pueblos y lenguas, de
pie ante el trono y ante el Cordero,
vestidos con túnicas blancas, y con
palmas en las manos, que gritaban
con fuerte voz: ¡la salvación viene de
nuestro Dios, que se sienta sobre el
trono, y del Cordero![1].

Vemos que, como en un cuadro
grandioso, la Sagrada Escritura
representa de este modo a aquella
multitud innumerable que ya ha
llegado al término feliz de su
caminar terreno. Forman la Iglesia
triunfante. Junto a la Virgen y a San
José, junto a los santos canonizados
—entre los que veneramos con
particular alegría a nuestro Padre—,
viven para siempre en Dios y para
Dios millones y millones de personas
corrientes, que pelearon las batallas
de la vida espiritual en la tierra y —



con la ayuda de la gracia— las
vencieron. Se me va el alma, llena de
gratitud, a las mujeres y a los
hombres de la Obra que han servido
con fidelidad enteriza al Señor, y nos
asisten desde el Cielo con su
intercesión. No puede quedarse esto
en un mero recuerdo, sino que debe
traducirse en un contar con ellas y
con ellos, en estrecha unidad, para
seguir haciendo el camino que tan
estupendamente han recorrido.

También me dirijo con inmenso
afecto a las personas que nos han
formado o a las que hemos tratado
en la tierra: padres, hermanos,
parientes, amigos, colegas; y
muchísimas otras que, sin haberlas
conocido, nos han ayudado o hemos
ayudado con nuestra lucha personal,
por la Comunión de los santos, a
alcanzar la meta preciosa de la
contemplación de la Trinidad. Os
sugiero, como he visto hacer a
nuestro Padre, que pidáis y os



encomendéis a la intercesión de
todos vuestros antepasados.

No podemos olvidar a esa querida y
gran muchedumbre que espera el
momento de dar el paso definitivo a
la casa del Cielo. Son las benditas
almas del Purgatorio —Iglesia
purgante—, que se preparan para
entrar en la gloria. «Ya están en un
lugar dichoso —comentaba San
Josemaría— pues tienen asegurada
la salvación, aunque todavía
necesitan purificarse un poco
para ir a Dios»[2]. También se
acuerda la Iglesia, que mañana, 2 de
noviembre, les dedica una
conmemoración especial y dispone
que cada sacerdote celebre el
Sacrificio eucarístico en sufragio por
los difuntos.

Estas semanas constituyen una
ocasión privilegiada para crecer a
fondo en la Comunión de los santos.
Con nuestras oraciones y



mortificaciones, con el ofrecimiento
de nuestro trabajo, y, sobre todo,
aplicando por las almas del
Purgatorio los frutos de la Santa
Misa, estamos en condiciones de
ayudarles a reparar sus faltas y así
llegar al Cielo. ¿Cómo no pensar en la
constante devoción con que nuestro
Padre rezaba y hacía rezar por ellas,
siempre, pero de modo especial
cuando llegaba el mes de
noviembre? Nos impulsaba a ser
generosos en el ofrecimiento de
sufragios; su máxima aspiración
consistía en que, entre todos,
lográramos "vaciar el Purgatorio",
por la abundancia de las Misas
ofrecidas y por la generosidad de
nuestros sacrificios y oraciones. Por
eso, me pregunto y os pregunto:
¿cómo amamos a las almas de los
difuntos y también de los vivos?
¿Hasta qué punto gastamos nuestras
horas y nuestros días por los demás?



Son reflexiones que nos sirven para
meternos con más hondura en el
misterio de la Iglesia militante, a la
que ahora pertenecemos. Formamos
parte no sólo de modo pasivo, en
cuanto destinatarios de la salvación
que Cristo nos ofrece, sino también
en sentido activo, pues todos somos y
hemos de sentirnos Iglesia, llamados
a contribuir positivamente a la
edificación del Cuerpo místico de
Cristo en la tierra y a su
consolidación definitiva en el Cielo.
Con palabras de San Josemaría,
podemos preguntarnos: «¿Comparto
con Cristo su afán de almas? ¿Pido
por esta Iglesia, de la que formo
parte, en la que he de realizar una
misión específica, que ningún otro
puede hacer por mí?»[3].

El Concilio Vaticano II, con
expresiones tomadas de la Sagrada
Escritura, enseña que la Iglesia es
una «edificación de Dios. El mismo
Señor se comparó a la piedra que



rechazaron los constructores, pero
que fue puesta como piedra angular.
Sobre este fundamento, los Apóstoles
levantan la Iglesia y de él la Iglesia
recibe firmeza y cohesión»[4]. San
Pedro, en su primera epístola, afirma
que sobre Cristo, que es la piedra
viva, desechada por los hombres, pero
escogida y preciosa delante de Dios,
también vosotros —como piedras
vivas— sois edificados como edificio
espiritual para un sacerdocio santo,
con el fin de ofrecer sacrificios
espirituales, agradables a Dios por
medio de Jesucristo[5].

Esto sucedió en el Bautismo, donde
fuimos incorporados a la Iglesia
como elementos vivos para la
construcción de la casa de Dios sobre
la tierra[6]. «Estar en la Iglesia es
ya mucho: pero no basta. Debemos
ser Iglesia, porque nuestra Madre
nunca ha de resultarnos extraña,
exterior, ajena a nuestros más
hondos pensamientos»[7]. La unión



total con Jesucristo es requisito
imprescindible para tener ahora vida
en la Iglesia y alcanzar luego la
bienaventuranza eterna.

No somos elementos inertes, sino 
piedras vivas que han de colaborar
voluntaria y libremente en la
aplicación de los méritos de Cristo,
en sí mismos y en los demás. Nos lo
advierte el Apóstol de las gentes: 
según la gracia de Dios que me ha
sido dada, yo puse los cimientos como
sabio arquitecto, y otro edifica sobre
ellos. Cada uno mire cómo edifica,
pues nadie puede poner otro cimiento
distinto del que está puesto, que es
Jesucristo. Si alguien edifica sobre este
cimiento con oro, plata, piedras
preciosas, madera, heno o paja, la
obra de cada uno quedará al
descubierto. Pues el Día la pondrá de
manifiesto, porque se revelará con
fuego, y el fuego probará el valor de la
obra de cada uno[8].



Edifiquemos, pues, la Iglesia en
nuestra existencia sobre el único
cimiento, Cristo, con el oro de una
entrega generosa a Dios; con la plata
de nuestros sacrificios y
mortificaciones; con las piedras
preciosas de nuestras virtudes, quizá
pequeñas, pero agradables a Dios, si
correspondemos a sus continuas
gracias. Evitemos, con la ayuda del
Señor, no sólo los pecados graves;
aborrezcamos también el pecado
venial deliberado y las faltas e
imperfecciones: lo que no puede ser
ofrecido a Dios es heno, paja;
material deleznable, del que hay que
desprenderse para entrar en el Cielo.
Aquí radica la función de las obras
de penitencia en nuestro caminar
terreno y la necesidad de purificarse
en el Purgatorio después de la
muerte.

Añade San Pablo: ¿No sabéis que sois
templo de Dios y que el Espíritu de
Dios habita en vosotros?[9]. Lo



recalca la liturgia durante el mes de
noviembre, al celebrar el aniversario
de la dedicación de la basílica de San
Juan de Letrán, el día 9, y de las
basílicas de San Pedro y San Pablo, el
día 18. Meditemos en el simbolismo
de esas fiestas, sacando
consecuencias prácticas para nuestra
conducta. Porque, como reza el
prefacio de la Misa de la dedicación
de una iglesia, dirigiéndose a Dios
Padre, «en esta casa que nos has
permitido edificar y en la que no
cesas de favorecer a esta familia tuya
que peregrina hacia ti, simbolizas el
misterio de tu comunión con
nosotros y admirablemente lo
realizas. Aquí, en efecto, Tú mismo te
construyes ese templo que somos
nosotros y así haces que tu Iglesia,
Cuerpo de Cristo, crezca unida hasta
que la lleves a su plenitud en la
Jerusalén celestial»[10].

Detengámonos en esta grandiosa
realidad: todos somos igualmente



miembros de la Iglesia, aunque cada
uno con su función propia. «Cada
elemento de la estructura de la
Iglesia es importante, señala el
Papa Benedicto XVI; pero todos
vacilarían y se derrumbarían sin la
piedra angular que es Cristo. Como
"conciudadanos" de esta "casa de
Dios", los cristianos tienen que
actuar juntos a fin de que el
edificio permanezca firme, de
modo que otras personas se
sientan atraídas a entrar y a
descubrir los abundantes tesoros
de gracia que hay en su
interior»[11].

Meditemos, hijas e hijos míos, en este
encargo que el Señor nos ha
confiado, y cumplámoslo con sentido
de responsabilidad, como aquellos
siervos de la parábola que
negociaron con los bienes que les
confió su señor, para devolvérselos
incrementados a su regreso[12]. Y se
cumplirá, será una gozosa realidad si



permanecemos unidos a Cristo
mediante los vínculos de la fe, la
recepción de los sacramentos y la
comunión con el Romano Pontífice y
el Colegio episcopal.

Recapacitemos sobre un símbolo que
no puede pasar inadvertido. Me
refiero al altar que, en el interior de
las iglesias, ocupa un lugar de tanta
relevancia que se dedica al culto
mediante una ceremonia particular
llena de significado. En 1958, en la
solemnidad de Todos los Santos, San
Josemaría consagró los altares del
oratorio de los Santos Apóstoles, en
Villa Tevere. Como siempre en todas
las ceremonias litúrgicas, se tocaba
su piedad; cada rúbrica y cada
palabra constituían una muestra de
delicadeza con el Señor, por haber
querido dejarnos el Santo Sacrificio
de la Misa, como demostración de lo
mucho que nos ha amado y nos ama.



Con esa ceremonia, la Iglesia nos
recuerda que «también nosotros
fuimos consagrados, puestos
"aparte" para el servicio de Dios y
la edificación de su Reino. Sin
embargo, con mucha frecuencia
nos encontramos inmersos en un
mundo que quisiera dejar a Dios
"aparte". En nombre de la libertad
y la autonomía humana, se pasa en
silencio sobre el nombre de Dios,
la religión se reduce a una
devoción personal y se elude la fe
en los ámbitos públicos. A veces —
explica Benedicto XVI—, dicha
mentalidad, tan diametralmente
opuesta a la esencia del Evangelio,
puede ofuscar incluso nuestra
propia comprensión de la Iglesia y
de su misión»[13].

Esforcémonos siempre en rechazar
esa mentalidad, que en ocasiones se
insinúa en el comportamiento de
muchos cristianos. Os menciono, en
este contexto, lo que San Josemaría



solía comentar cuando oficiaba la
dedicación de un altar. «Vosotros y
yo somos como altares: nos han
ungido. Nos ungieron con óleo,
primero en el Bautismo, y luego en
la Confirmación. Y esperamos con
alegría el momento de recibir la
Extremaunción (...), cuando de
nuevo nos volverán a ungir. Luego
somos cosa santa y, por tanto,
nuestro cuerpo debe estar
consagrado a Dios Nuestro Señor.
Sin simplezas, hemos de cuidar los
detalles de modestia, tener
cuidado de nuestro cuerpo,
ponerlo al servicio de Dios,
vestirlo convenientemente. Para
eso, hay que vestir también el
alma con los hábitos buenos que se
llaman virtudes, y que son tan
propios del cristiano»[14].

Muchas más consecuencias
podríamos sacar de estas fiestas,
para aplicarlas a nuestra vida
espiritual; las dejo a vuestra



consideración. Pero no quiero
terminar sin recordar otras fiestas
litúrgicas y aniversarios de la
historia de la Obra de las próximas
semanas. En primer lugar, la
solemnidad de Cristo Rey, el día 21;
preparémonos para renovar la
consagración del Opus Dei al Sagrado
Corazón de Jesús. Demos un nuevo
sentido a los compromisos que
adquirimos con el Señor al recibir el
Bautismo, ratificados al recibir la
llamada al Opus Dei. Y de paso os
sugiero: ¿cómo le dejas reinar en
todo tu día? ¿Cómo difundes su
reinado a través del trabajo y de la
amistad?

Luego, el 28 de noviembre,
aniversario de la erección de la
Prelatura del Opus Dei —que este
año coincide con el primer domingo
de Adviento, como en 1982—,
agradezcamos a Dios de todo corazón
este paso tan importante. Pidamos
especialmente que, como afirmó el



Siervo de Dios Juan Pablo II en la
Constitución apostólica Ut sit, la Obra
sea siempre y en todo momento un
instrumento eficaz al servicio de la
misión universal de la Iglesia.

Hace pocos días estuve en Pamplona
y celebré la Santa Misa en el campus
de la Universidad de Navarra,
agradeciendo a Dios —junto a miles
de personas— los cincuenta años de
la erección de la Universidad y de la
fundación de la Asociación de
Amigos. Como bien podéis imaginar,
la presencia de San Josemaría fue
constante, también porque renové el
Santo Sacrificio en el mismo lugar en
el que nuestro santo Fundador
celebró la Misa en octubre de 1967.
Sus palabras de entonces me
sirvieron para hilvanar la homilía,
recordando a todos que Dios nos
llama a santificarnos en la vida
ordinaria.



Que nuestra gratitud se manifieste
también en la intensidad de nuestra
oración por la persona e intenciones
del Romano Pontífice, a quien todos
los fieles del Opus Dei, seglares y
sacerdotes —como los demás
cristianos—, deseamos permanecer
estrechamente unidos en todas las
circunstancias. Y seguid rezando por
mis intenciones, que no tienen otro
fin que el mejor servicio a la Iglesia y
a las almas; me siento muy unido a
todos, y necesito que me sostengáis
cotidianamente.

Viene a mi mente que también se
cumple en este mes un nuevo
aniversario de cuando nuestro Padre
encontró la rosa de Rialp. A Santa
María le pido que nos dé fuerzas
para la travesía que todas y todos
hemos de realizar hasta llegar al
Cielo. Y encomendemos a los fieles de
la Prelatura que recibirán la
ordenación diaconal el próximo día
13.



Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2010

[1] Ap 7, 9-10.

[2] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 9-IV-1974.

[3] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[4] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 6.

[5] 1 Pe 2, 4-5.

[6] Cfr. 1 Tm 3, 15.

[7] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

[8] 1 Cor 3, 10-13.

[9] Ibid., 16.



[10] Misal Romano, Prefacio I de la
dedicación de una iglesia. [11]
Benedicto XVI, Discurso, 18-VII-2008.

[12] Cfr. Mt 25, 20-23.

[13] Benedicto XVI, Homilía en la
dedicación de un altar, 19-VII-2008.

[14] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 27-X-1974.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/carta-del-
prelado-noviembre-2010/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-noviembre-2010/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-noviembre-2010/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-noviembre-2010/

	Carta del Prelado (noviembre 2010)

