
opusdei.org

Carta del Prelado
(mayo 2011)

La carta de Mons. Javier
Echeverría transmite la triple
alegría con que ha iniciado
mayo: la celebración del tiempo
pascual, la beatificación de Juan
Pablo II y el inicio del mes
dedicado a la Virgen.

09/05/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Todavía sentimos —y sentiremos
siempre— el eco de la alegría de la



Iglesia: surrexit Dominus vere et
apparuit Simoni[1]: el Señor ha
resucitado realmente y se ha
aparecido a Simón. Con esta
exclamación llena de gozo
sobrenatural y humano, los
Apóstoles reciben en el Cenáculo de
Jerusalén, al final del día de la
primera Pascua cristiana, a dos
discípulos que con urgencia
regresaban, en medio de la noche,
desde Emaús. Cleofás y su
compañero les comunicaron que
Jesús se les había mostrado vivo en el
camino hacia aquella aldea e incluso
se había sentado con ellos a la mesa.

¡Qué comprensible nos resulta el
asombro de aquellos hombres,
testigos de la muerte ignominiosa del
Maestro! También porque no habían
dado fe al anuncio de las santas
mujeres que a primera hora de la
mañana, junto al sepulcro vacío del
Señor, habían recibido este
extraordinario anuncio: no tengáis



miedo; id a anunciar a mis hermanos
que vayan a Galilea: allí me verán[2].
Sin embargo —¡qué admirablemente
cercano es Dios!—, era tan grande el
deseo de consolar a los suyos, de
devolverles la fe y la alegría, que
Jesucristo no esperó a que se
reunieran en Galilea. Esa misma
noche entró en la sala donde se
hallaban reunidos con las puertas
cerradas por temor a los judíos[3], y
les saludó: la paz esté con vosotros.
Los discípulos se llenaron de espanto
y de miedo —anota San Lucas—,
pensando que veían un espíritu. Y les
dijo: ¿Por qué os asustáis, y por qué
admitís esos pensamientos en
vuestros corazones? Mirad mis manos
y mis pies: soy Yo mismo. Palpadme y
comprended que un espíritu no tiene
carne ni huesos como veis que Yo
tengo[4]. Luego les pidió algo de
comer, para que se convencieran
firmemente de que en verdad era Él,
el Maestro bueno, triunfador sobre el



demonio y sobre el pecado, que
había roto las cadenas de la muerte.

Ha transcurrido la primera semana
de Pascua y la Iglesia no cesa de
meditar gozosamente, una vez y otra,
los textos evangélicos que nos hablan
de la resurrección de Jesús. Lo hace
con agradecimiento y con profunda
conmoción, llena de fe en la victoria
de su Señor. Se trata de un
acontecimiento singular y único en la
historia de la humanidad; un evento
que nos muestra, al mismo tiempo, el
modelo ejemplar de la resurrección
universal del último día. Por el
Bautismo hemos sido incorporados a
Cristo y hechos partícipes de su
muerte y de su resurrección.
Muertos al pecado y resucitados a la
vida de la gracia, caminamos ya con
una vida nueva, mientras esperamos
la renovación completa de nuestro
ser. Porque, como escribe San Pablo, 
si hemos sido injertados en Él con una
muerte como la suya, también lo



seremos con una resurrección como
la suya[5].

Una vez más se alza nuestra
maravilla y respeto ante la
omnipotencia y la misericordia de
Dios. La resurrección de Cristo no se
quedó en una vuelta a la vida
anterior, como sucedió con Lázaro,
con la hija de Jairo o con el hijo de la
viuda de Naín, a quienes el Señor
llamó de la muerte física
prolongando unos años su existencia
terrena para volver luego a morir. La
resurrección de Nuestro Señor fue
algo radicalmente distinto.«Los
testimonios del Nuevo Testamento
no dejan duda alguna de que en la
"resurrección del Hijo del hombre"
ha ocurrido algo completamente
diferente. La resurrección de Jesús
ha consistido en un romper las
cadenas para ir hacia un tipo de
vida totalmente nuevo, a una vida
que ya no está sujeta a la ley del
devenir y de la muerte, sino que



está más allá de eso; una vida que
ha inaugurado una nueva
dimensión de ser hombre. Por eso,
la resurrección de Jesús no es un
acontecimiento aislado que
podríamos pasar por alto y que
pertenecería únicamente al
pasado, sino que es (...) un salto
cualitativo. En la resurrección de
Jesús se ha alcanzado una nueva
posibilidad de ser hombre, una
posibilidad que interesa a todos y
que abre un futuro, un tipo nuevo
de futuro para la humanidad»[6].

En la historia del mundo, el anuncio
de la resurrección de Cristo es la 
buena nueva por excelencia. Para dar
testimonio de ese hecho, los
Apóstoles se dispersaron por la
tierra, después de superar todos sus
temores; los mártires fueron fuertes
ante toda clase de tormentos y ante
la misma muerte; muchos confesores
y vírgenes dejaron de lado las
ambiciones y las comodidades de



aquí abajo, para aspirar con todas
sus energías a los bienes eternos; e
innumerables cristianos corrientes, a
lo largo de los siglos, han sabido
alzar su mirada al Cielo, mientras
trabajaban con rectitud y amor a
Dios y a los hombres en las cosas de
la tierra.

El carácter peculiar de la
resurrección de Cristo reside en que
su Humanidad Santísima, reunidos
de nuevo el alma y el cuerpo, ha sido
completamente transfigurada en la
gloria de Dios Padre por la virtud del
Espíritu Santo, como claramente se
percibe en los relatos de las
apariciones a sus discípulos, sin dejar
por eso de ser una humanidad
verdadera. Encierra algo que
ciertamente rebasa nuestra
experiencia. Ese hecho histórico,
fundado en el testimonio de testigos
plenamente creíbles, constituye, al
mismo tiempo, el objeto fundamental
de la fe sobrenatural. Como afirmó



ya San Agustín, «no es una cosa
grande creer que Cristo murió (...).
Todos creen que Cristo murió. La fe
de los cristianos consiste en la
resurrección de Cristo. Tenemos por
grande creer que Cristo resucitó»[7].

Quizá nos preguntamos alguna vez
por qué Jesús no se manifestó
resucitado a todo el mundo, de modo
que todos creyeran en Él. Benedicto
XVI señala que «en la historia de
todo lo que tiene vida, los
comienzos de las novedades son
pequeños, casi invisibles; pueden
pasar inadvertidos. El Señor
mismo dijo que el "Reino de los
cielos" en este mundo es como un
grano de mostaza, la más pequeña
de todas las semillas (cfr. Mt 13,
31). Pero lleva en sí la
potencialidad infinita de Dios[8]. Y
concluye que así ha entrado la
resurrección en el mundo:sólo a
través de algunas apariciones
misteriosas a unos elegidos. Y, sin



embargo, fue el comienzo
realmente nuevo; aquello que, en
secreto, todo [el mundo]estaba
esperando»[9].

Con el transcurrir de los siglos, la fe
en la resurrección del Señor se ha ido
extendiendo por la tierra; ha echado
raíces en nuevas culturas, en
diversas civilizaciones, sirviéndose
de la colaboración de los creyentes,
miembros del Cuerpo místico que
peregrina en la tierra. Ahora —como
con tanta fuerza nos insistió San
Josemaría— nos toca a ti y a mí, a
todos los cristianos, dar testimonio
de Cristo con nuestra conducta y con
nuestras palabras.

«La buena nueva de la Pascua
requiere la labor de testigos
entusiastas y valientes. Todo
discípulo de Cristo, también cada
uno de nosotros, está llamado a
ser testigo. Éste es el mandato
preciso, comprometedor y



apasionante del Señor resucitado.
La "noticia" de la vida nueva en
Cristo debe resplandecer en la
vida del cristiano, debe estar viva
y activa en quien la comunica, y
ha de ser realmente capaz de
cambiar el corazón, toda la
existencia»[10]. ¿Alimentamos a
diario una fe firme, robusta, en el
triunfo del Señor? La conciencia de
que Cristo en verdad ha resucitado,
¿nos colma de seguridad en nuestro
camino? ¿Cómo luchamos por
descubrirle constantemente a
nuestro lado, en todas las
encrucijadas de nuestro andar
terreno?

Por todo esto, «el tiempo pascual es
tiempo de alegría, de una alegría
que no se limita a esa época del
año litúrgico, sino que se asienta
en todo momento en el corazón del
cristiano. Porque Cristo vive:
Cristo no es una figura que pasó,
que existió en un tiempo y que se



fue, dejándonos un recuerdo y un
ejemplo maravillosos. »No: Cristo
vive. Jesús es el Emmanuel: Dios
con nosotros. Su Resurrección nos
revela que Dios no abandona a los
suyos»[11].

Jesucristo, además de hallarse en la
gloria del Padre, sigue presente en la
Iglesia —de modo especial en la
Eucaristía— y, por la gracia, en el
corazón de cada cristiano. Por el
Bautismo hemos recibido la vida
nueva que el Señor posee en
plenitud; los demás sacramentos van
perfeccionando más y más esa
existencia sobrenatural. Sólo con la
resurrección de la carne se cumplirá
plenamente en los miembros del
Cuerpo místico la plena glorificación
de que ahora goza nuestra Cabeza,
Jesús, y su Santísima Madre, Madre
nuestra también. Sin embargo —
como señala nuestro Fundador— ya
ahora «la fe nos dice que el
hombre, en estado de gracia, está 



endiosado. Somos hombres y
mujeres, no ángeles. Seres de
carne y hueso, con corazón y con
pasiones, con tristezas y con
alegrías. Pero la divinización
redunda en todo el hombre como
un anticipo de la resurrección
gloriosa»[12]. Ojalá salga de
nuestras almas, de modo constante,
una acción de gracias por sabernos
hijos de Dios Padre, en Jesucristo, por
el Espíritu Santo.

Ese anticipo de la gloria final brilla
con luces más intensas en el rastro
dejado por los santos, especialmente
por aquellos que la Iglesia nos
presenta como ejemplo de virtudes y
ofrece a nuestra veneración.
Lógicamente nos alegramos ante el
triunfo final de esos hermanos y
hermanas nuestros. Alegría inmensa
que surge especialmente hoy, 1 de
mayo, por la beatificación del
queridísimo Juan Pablo II. Aunque la
gran mayoría de vosotros no haya



podido venir a Roma para participar
en esta celebración, todos os sentís —
nos sentimos— muy unidos
espiritualmente a esta gran fiesta de
la Iglesia entera.

Hemos conocido a este gran
Pontífice, que gastó su vida
generosamente por las almas hasta
sus últimos momentos en la tierra.
Hemos sido testigos de la hondura de
su fe, de la seguridad de su
esperanza, del ardor de su caridad,
que abrazaba a todos y a cada uno.
En el Opus Dei, además, como os he
recordado en varias ocasiones,
guardamos una gran deuda de
gratitud con el nuevo Beato; sobre
todo porque Juan Pablo II fue el
instrumento del que se sirvió el
Señor para concedernos la forma
jurídica definitiva de la Obra y la
canonización de San Josemaría.
Resulta muy natural, pues, que nos
gocemos especialmente por su
elevación a los altares y



agradezcamos a Dios el don que
concede a la Iglesia. Yo mismo, el día
3, celebraré una solemne Misa de
acción de gracias. Uníos con más
intensidad —si cabe— a mi Misa en
esa fecha, pidiendo por todas las
intenciones que presentaré a Nuestro
Señor por intercesión del nuevo
Beato.

Además, comenzamos el mes de
mayo. En estas semanas, la Iglesia
nos invita a honrar especialmente a
Santa María. Os sugiero que acudáis
a la intercesión de nuestro Padre y
de Juan Pablo II; pidámosles que nos
obtengan —en estos días que siguen
inmediatamente a la beatificación
del Papa— la gracia de querer y
venerar con todas nuestras fuerzas a
la Madre de Dios. Karol Wojtyla,
desde muy joven, se ofreció
enteramente a Ella, como expresa el
lema que inscribió en su escudo
episcopal: Totus Tuus. También San
Josemaría deseaba ser súbdito



absolutamente fiel de la Reina del
cielo. El 28 de diciembre de 1931,
comentando la costumbre de una de
las comunidades de religiosas del
Patronato de Santa Isabel en la fiesta
de los Santos Inocentes, escribió:
«Señora, ni por juego quiero que
dejes de ser la Dueña y
Emperadora de todo lo
creado»[13].

También nosotros, que somos —
queremos ser— completamente del
Señor, hemos de caminar por esa
senda mariana que San Josemaría
nos legó en herencia. «Si en algo
quiero que me imitéis —decía—, es
en el amor que tengo a la
Virgen»[14]. Este mes nos brinda
una ocasión estupenda para
fomentar la devoción mariana,
mediante la tradicional Romería de
mayo. Invitemos a nuestros amigos y
conocidos a visitar en estos días
alguna ermita o santuario de la
Virgen, rezando y contemplando los



misterios del Rosario. Les haremos
un gran bien espiritual, porque «a
Jesús siempre se va y se "vuelve"
por María»[15]. Acudid a esa cita
con la devoción con que nuestro
Padre fue a Sonsoles. Además, como
nos sugirió años más tarde en la
novena ante la Virgen de Guadalupe,
en México, llevemos a nuestra Madre
muchas rosas pequeñas, las del
acontecer cotidiano.

El 14 de mayo, víspera del cuarto
domingo de Pascua —llamado
también del Buen Pastor, por razón
del Evangelio de la Misa—, conferiré
la ordenación sacerdotal a 35
diáconos, hermanos vuestros. Como
siempre en estas ocasiones, os pido
que estemos todos muy unidos en la
oración y en el ofrecimiento de algún
sacrificio por los nuevos presbíteros
y por los sacerdotes del mundo
entero. Tened especialmente
presentes en vuestras plegarias al
Papa y a todos los Obispos, para que



imitemos siempre al Buen Pastor que
dio la vida por sus ovejas[16].

Una vez finalizada la Semana Santa,
he hecho un viaje rápido a Eslovenia
y a Croacia. En Liubliana y en Zagreb
me he reunido con los fieles de la
Prelatura y con otras muchas
personas que se benefician del
espíritu del Opus Dei. Doy gracias a
Dios porque el trabajo apostólico de
mis hijas y de mis hijos va echando
raíces firmes en esos dos países, por
los que tanto rezó nuestro Padre:
difícil me resulta describiros cómo
amó a todas las tierras, más aún a las
que atravesaban dificultades de
cualquier género.

Vuelvo al comienzo de estas líneas. 
Surrexit Dominus vere! «Cristo
resucitado camina delante de
nosotros hacia los cielos nuevos y
la tierra nueva (cfr. Ap 21, 1), en la
que finalmente viviremos como
una sola familia, hijos del mismo



Padre. Él está con nosotros hasta
el fin de los tiempos»[17].
Escondido bajo las apariencias del
pan y del vino, de un modo
sacramental, se ha quedado en la
Sagrada Eucaristía, para escuchar
nuestros ruegos, para consolarnos y
llenarnos de fortaleza. No nos
apartemos de su compañía,
llevémosle a muchas otras personas,
para que también ellos y ellas —
perdonad el inciso: ¡con qué gratitud
recordaba don Álvaro su primera
Comunión!— experimenten la
alegría de estar con Cristo, de
acompañar a Cristo, de vivir en
Cristo. Son tantas las fechas de
recuerdos de la historia de la Obra,
que no puedo detenerme: ¡se nota
cómo nos ha cuidado Santa María!
Démosle gracias.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Roma, 1 de mayo de 2011.

[1] Lc 24, 34.

[2] Mt 28, 10.

[3] Cfr. Jn 20, 19.

[4] Lc 24, 36-39.

[5] Rm 6, 5.

[6] Joseph Ratzinger-Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret, II, p. 284.

[7] San Agustín, Enarraciones sobre
los Salmos, 120, 6 (CCL 40, 1791).

[8] Joseph Ratzinger-Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret, II, p. 288.

[9] Ibid.

[10] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 7-IV-2010.

[11] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 102.



[12] Ibid., n. 103.

[13] San Josemaría, Apuntes íntimos
(28-XII-1931) n. 517 (cfr. A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei, I,
p. 413).

[14] San Josemaría, año 1954.

[15] San Josemaría, Camino, n. 495.

[16] Cfr. Jn 10, 1-18.

[17] Benedicto XVI, Mensaje urbi et
orbi, 24-IV-2011.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/carta-del-
prelado-mayo-2011/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-mayo-2011/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-mayo-2011/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-mayo-2011/

	Carta del Prelado (mayo 2011)

