
opusdei.org

Carta del Prelado
(marzo 2010)

Con esta carta, iniciada ya la
Cuaresma, Mons. Echevarría
sugiere "convertirse cada día a
Dios, en algún punto concreto
de nuestra existencia".

07/03/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Este año, en su mensaje para la
Cuaresma, el Papa toca el amplio
tema de la justicia. Refiriéndose a la
clásica definición de esta virtud —



dar a cada uno lo suyo—, Benedicto
XVI explica que «aquello de lo que el
hombre tiene más necesidad no se le
puede garantizar por la ley. Para
gozar de una existencia en plenitud,
necesita algo más íntimo que se le
puede conceder sólo gratuitamente:
podríamos decir que el hombre vive
del amor que sólo Dios, que lo ha
creado a su imagen y semejanza,
puede comunicarle»[1].

Dar a cada uno lo suyo, en el ámbito
de las relaciones humanas, es
presupuesto indispensable para el
desarrollo de una sociedad justa,
verdaderamente humana; y en este
sentido, cada uno ha de esforzarse
por cumplir lo mejor posible sus
deberes hacia los demás, sea
individualmente, sea en el seno de la
comunidad a la que pertenece:
familia, empresa, sociedad civil. Pero
no podemos conformarnos con eso.
San Josemaría aconsejaba: «Practica



la justicia, ampliándola con la gracia
de la caridad»[2].

La honradez, la rectitud en el
cumplimiento de los deberes hacia
los otros, forma la base de una
convivencia civil rectamente
ordenada, aunque no es suficiente. El
Señor se preocupó de curar a los
enfermos, de alimentar a los que
padecían hambre, etc.; pero se ocupó
también, y sobre todo, de aliviar las
necesidades espirituales: la
ignorancia de las cosas divinas, la
enfermedad del pecado... Porque,
como escribe San Agustín, si «la
justicia es la virtud que distribuye a
cada uno lo suyo (...), no es justicia
humana la que aparta al hombre del
verdadero Dios»[3]. Por eso insistía
nuestro Padre: «Convenceos de que
únicamente con la justicia no
resolveréis nunca los grandes
problemas de la humanidad. Cuando
se hace justicia a secas, no os
extrañéis si la gente se queda herida:



pide mucho más la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica: 
Dios es amor (1 Jn 4, 16). Hemos de
movernos siempre por Amor de Dios,
que torna más fácil querer al
prójimo, y purifica y eleva los
amores terrenos»[4].

Estas consideraciones, al principio de
la Cuaresma, nos ayudan también a
poner en práctica la invitación a la
conversión que la liturgia nos dirige
a lo largo de estas semanas, en
preparación para la Pascua. Para
colaborar eficazmente a la
implantación de un orden más justo
en la sociedad, en primer lugar hay
que poner orden dentro de nosotros
mismos.

Ya advirtió Nuestro Señor, cuando
reprochaba a los fariseos a propósito
de los alimentos "puros" e "impuros",
que nada hay fuera del hombre que, al



entrar en él, pueda hacerlo impuro;
las cosas que salen del hombre, ésas
son las que hacen impuro al
hombre[5]. En efecto, el corazón
humano, herido por el pecado
original y por los pecados personales,
constituye la fuente de los mayores
males; en cambio, en el corazón
humano, sanado y elevado por la
gracia, se halla también el origen de
los mayores bienes.

El pecado original fue la causa de
que se disgregara la primitiva
comunión que unía estrechamente a
los hombres con Dios y entre sí. Los
pecados personales ahondan aún
más esa fractura, hasta convertirla
en profunda separación. Lo
descubrimos en tantos aspectos de la
vida individual y colectiva. Aunque
abierto por naturaleza a los demás, el
hombre «siente dentro de sí una
extraña fuerza de gravedad que le
lleva a replegarse en sí mismo, a
imponerse por encima de los demás



y contra ellos: es el egoísmo,
consecuencia de la culpa original.
Adán y Eva, seducidos por la mentira
de Satanás, aferrando el misterioso
fruto en contra del mandamiento
divino, sustituyeron la lógica del
confiar en el Amor por la de la
sospecha y la competición; la lógica
del recibir, del esperar confiado en
los dones del Otro, por la lógica
ansiosa del aferrar y del actuar por
su cuenta (cfr. Gn 3, 1-6),
experimentando como resultado un
sentimiento de inquietud y de
incertidumbre. ¿Cómo puede el
hombre liberarse de este impulso
egoísta y abrirse al amor?»[6].

Esta pregunta expresa la aspiración
más profunda de cada persona,
porque habiendo sido creados por
amor y para el amor, todos los
hombres y todas las mujeres —por
mucho que a veces parezcan
ocultarlo— aspiran a llenar su
corazón de un amor puro y grande,



que significa donación a Dios y a los
demás por Dios, de modo que no
quede espacio para el amor propio
desordenado. Y esto sólo resulta
posible con la ayuda de la gracia
divina, que sana, fortalece y eleva
nuestra alma; gracia que nos llega
abundantemente, sobre todo, por
medio de los sacramentos de la
Penitencia y de la Eucaristía.

Fomentemos, pues, en esta Cuaresma
el deseo de renovación espiritual,
cuidando mejor la preparación para
acercarnos a la Confesión con la
frecuencia debida, y esmerándonos
en la preparación diaria para recibir
al Señor en la Eucaristía. Además,
hagamos lo posible para que las
personas con las que tratamos
habitualmente recorran esta misma
senda. ¿Hemos concretado el modo
de vivir las prácticas cuaresmales
que la Iglesia recomienda para estas
semanas? Buscar el trato con Nuestro
Señor y con la Santísima Virgen, vivir



con mayor generosidad el espíritu de
penitencia, fijarse metas concretas de
ayuda a los demás, también y ante
todo en el apostolado, traza el
camino para llegar con el alma bien
dispuesta a recibir los frutos de la
Pascua.

En este itinerario, adquiere gran
importancia el esfuerzo por
convertirse cada día a Dios, en algún
punto concreto de nuestra existencia.
Estos sucesivos cambios —quizá en
cosas pequeñas, pero con la misma
decisión que si se tratase de
cuestiones grandes— resultan
momentos de gran importancia para
nuestra santificación. El Señor desea
ardientemente que se produzca esa
mudanza en nosotros, pero necesita
nuestra colaboración personal.
Recordemos aquellas palabras de
San Agustín: «Dios, que te creó sin ti,
no te salvará sin ti»[7].



A impulsos del Espíritu Santo, los
pequeños progresos diarios poseen la
virtud de abrir de par en par las
puertas de nuestro yo, para que la
gracia divina lo purifique y lo
encienda en el amor de Dios y del
prójimo. Por eso, como escribió San
Josemaría, «no podemos considerar
esta Cuaresma como una época más,
repetición cíclica del tiempo
litúrgico. Este momento es único; es
una ayuda divina que hay que
acoger. Jesús pasa a nuestro lado y
espera de nosotros —hoy, ahora—
una gran mudanza»[8].

Consideremos que la palabra
"justicia" tiene en la Sagrada
Escritura una acepción muy
profunda, sobre todo cuando se
predica de Dios. En este sentido,
designa sobre todo la santidad
divina, que el Señor desea
comunicarnos gratuitamente por
medio de la fe en Jesucristo, como
enseña San Pablo en la carta a los



Romanos. Porque no hay distinción,
ya que todos han pecado y están
privados de la gloria de Dios y son
justificados gratuitamente por su
gracia, mediante la redención que está
en Cristo Jesús. A Él lo ha puesto Dios
como propiciatorio en su sangre —
mediante la fe— para mostrar su
justicia[9].

Sólo unidos a Jesús por la fe y los
sacramentos hacemos nuestra esa
santidad, que Él nos ha alcanzado,
muriendo en la Cruz por nuestros
pecados y resucitando para nuestra
justificación. «Aquí se manifiesta la
justicia divina, profundamente
distinta de la humana. Dios ha
pagado por nosotros en su Hijo el
precio del rescate, un precio
verdaderamente exorbitante. Frente
a la justicia de la Cruz, el hombre se
puede rebelar, porque pone de
manifiesto que el hombre no es un
ser autárquico, sino que necesita de
Otro para ser plenamente él mismo.



Convertirse a Cristo, creer en el
Evangelio, significa precisamente
esto: salir de la ilusión de la
autosuficiencia para descubrir y
aceptar la propia indigencia,
indigencia de los demás y de Dios,
exigencia de su perdón y de su
amistad»[10].

¡Qué bien se entiende, en este
contexto, la constante predicación de
nuestro Padre —primero, con su
ejemplo— de revivir diariamente en
la propia existencia «el papel del hijo
pródigo»! Una enseñanza sobre la
que hemos de retornar en todo
momento, pero especialmente a lo
largo de las próximas semanas. «La
vida humana es, en cierto modo, un
constante volver hacia la casa de
nuestro Padre. Volver mediante la
contrición, esa conversión del
corazón que supone el deseo de
cambiar, la decisión firme de
mejorar nuestra vida, y que —por
tanto— se manifiesta en obras de



sacrificio y de entrega. Volver hacia
la casa del Padre, por medio de ese
sacramento del perdón en el que, al
confesar nuestros pecados, nos
revestimos de Cristo y nos hacemos
así hermanos suyos, miembros de la
familia de Dios.

»Dios nos espera, como el padre de la
parábola, extendidos los brazos,
aunque no lo merezcamos. No
importa nuestra deuda. Como en el
caso del hijo pródigo, hace falta sólo
que abramos el corazón, que
tengamos añoranza del hogar de
nuestro Padre, que nos maravillemos
y nos alegremos ante el don que Dios
nos hace de podernos llamar y de
ser, a pesar de tanta falta de
correspondencia por nuestra parte,
verdaderamente hijos suyos»[11].

Tendremos más facilidad para
recorrer sin cansancio este camino,
si permanecemos muy cerca de la
Virgen Santa, nuestra Madre, y de



San José, su castísimo Esposo.
Acudamos a Ellos con gran
confianza, en este año mariano que
hemos comenzado a recorrer en la
Obra, con la urgencia de renovar en
la fiesta del Santo Patriarca nuestra
dedicación en la Obra. Me han
removido de nuevo otras palabras de
San Josemaría, que hemos de
ponderar con hondura. Refiriéndose
al comienzo de la labor apostólica del
Opus Dei entre las mujeres, decía a
sus hijas: «Pensaba que en el Opus
Dei no habría más que hombres. No
es que no quisiera a las mujeres (...),
pero antes del 14 de febrero de 1930,
yo no sabía nada de vuestra
existencia en el Opus Dei, aunque sí
latía en mi corazón el deseo de
cumplir en todo la Voluntad de
Dios»[12]. Hijas e hijos míos,
¿buscamos alimentar esta
disposición —el deseo de cumplir la
Voluntad de Dios— a toda hora?
¿Comprendemos que sólo con esta
vibración tiene sentido la conducta



de una mujer, de un hombre
cristiano?

En el mes pasado hice un rápido
viaje a Valencia —invitado por el
Arzobispo de la Archidiócesis en el
marco del Año sacerdotal— y a
Palma de Mallorca, en las Islas
Baleares, donde la labor de la
Prelatura está creciendo con fuerza.
En los dos sitios toqué con la mano,
una vez más, la necesidad de Dios
que anida en tantas almas, y he
contemplado cómo reciben con
agradecimiento el espíritu del Opus
Dei, que les facilita la búsqueda y el
encuentro con la Trinidad Santísima
en el quehacer cotidiano. Como
siempre que emprendo estos
desplazamientos, me apoyé en la
oración de todas y de todos. ¡Seguid
acompañándome siempre!

El próximo día 23 se cumplirá un
nuevo aniversario del tránsito del
queridísimo don Álvaro. Al recordar



la constancia con que siempre nos
impulsó hacia la Virgen, os sugiero
que recurráis privadamente a su
intercesión para que las gracias de
este año mariano calen
profundamente en vuestras almas.

A finales de mes, el día 28,
conmemoramos un nuevo
aniversario de la ordenación
sacerdotal de nuestro Padre.
Pidámosle por el Papa y sus
colaboradores, por los demás
Obispos, por los sacerdotes del
mundo entero, por las vocaciones
sacerdotales y religiosas, por la
santidad de todo el pueblo de Dios,
que Jesucristo ha adquirido al precio
de su sangre[13].

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de marzo de 2010.



[1] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma del año 2010, 30-X-2009.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 77.

[3] San Agustín, La Ciudad de Dios
XIX, 21.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
172.

[5] Mc 7, 15.

[6] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma del año 2010, 30-X-2009.

[7] San Agustín, Sermón 169, 13 (PL
38, 923).

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 59.

[9] Rm 3, 22-25.

[10] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma del año 2010, 30-X-2009.



[11] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 64.

[12] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 11-VII-1974.

[13] Cfr. 1 Cor 6, 20; 7, 23.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/carta-del-
prelado-marzo-2010/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-marzo-2010/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-marzo-2010/
https://opusdei.org/es-do/article/carta-del-prelado-marzo-2010/

	Carta del Prelado (marzo 2010)

