
opusdei.org

Camino al
Centenario (3): La
comprensión del
trabajo en san
Josemaría: una
visión de conjunto

San Josemaría enseñó que el
trabajo es una vocación divina
y un medio de santificación
personal y apostolado.
Inspirado en el misterio de la
Encarnación y en las páginas de
la Sagrada Escritura, promovió
una visión cristológica del
trabajo, integrándolo en la vida
espiritual sin separar lo secular
de lo sagrado.



20/03/2025

La predicación de san Josemaría es
depositaria de una visión teológica
precisa y muy rica –fruto de la
iluminación que recibió el 2 de
octubre de 1928– que se alimenta de
dos fuentes principales: la Sagrada
Escritura y una incisiva comprensión
del misterio de la Encarnación del
Verbo.

Se trata de un mensaje de amplio
alcance, pues se dirige a todos los
que viven en medio del mundo y
trabajan en todo tipo de ocupaciones
seculares. Al mismo tiempo, las
enseñanzas de san Josemaría
delinean la misión específica de la
Obra. Muchos aspectos de la vida
cristiana que él califica como
característicos del espíritu del Opus
Dei proceden de una comprensión
innovadora y profundamente



cristológica de las realidades de esta
tierra y de la posibilidad de alcanzar
la santidad precisamente trabajando
en estas realidades. En consecuencia,
para entender qué es el Opus Dei y su
misión dentro de la misión de la
Iglesia, es iluminante adentrarse en
las enseñanzas de san Josemaría
sobre el trabajo.

Vocación divina y profesional

El concepto de vocación, tal y como
el fundador de la Obra explicaba,
incluye como componente esencial el
trabajo. «El trabajo es la vocación
inicial del hombre, es una bendición
de Dios, y se equivocan
lamentablemente quienes lo
consideran un castigo» (Surco, n.
482). Al explicar en qué consistía la
llamada al Opus Dei, repetía con
frecuencia que la vocación
profesional –la que uno piensa tener
o se propone seguir– es parte de la
vocación divina de cada uno. Quien



no se sintiera llamado por el Señor a
desempeñar un trabajo, una
actividad santificable en medio del
mundo, no podría recibir la vocación
a la Obra.

«Os he repetido tantas veces que la
vocación profesional de cada uno de
nosotros es parte importante de la
vocación divina; por eso también, el
apostolado que la Obra realiza en el
mundo será siempre actual,
moderno, necesario: porque
mientras haya hombres sobre la
tierra, habrá hombres y mujeres que
trabajen» (Carta 6, n. 35).

Tal como ocurrió con los apóstoles,
puede suceder que, como señalaba
san Josemaría, Dios llame
precisamente en el ejercicio y en el
contexto del trabajo (cfr. Camino, n.
799). Responder a esa llamada no
comporta ningún cambio de estado:
cada uno permanece en el lugar que
ocupa en el mundo, con sus



compromisos profesionales y sus
relaciones familiares y sociales (cfr. 
Carta 6, n. 37).

El fundador de la Obra exhortó a sus
hijos e hijas a estar presentes en
todos los ámbitos donde los seres
humanos desarrollan sus
actividades, firmemente arraigados
en la condición secular y humana de
la profesión a la que se dedican. «Has
recibido la llamada de Dios a un
camino concreto: meterte en todas
las encrucijadas del mundo, estando
tú –desde tu labor profesional–
metido en Dios» (Forja, n. 748). Así
como el trabajo no es simplemente
un quehacer entre otros, sino algo
que define la vida de quien lo ejerce,
responder a la vocación al Opus Dei
tampoco es un compromiso entre
otros, sino la forma que caracteriza
toda la existencia de quien la ha
recibido. Y esta vocación abarca las
múltiples facetas de la propia vida:



relaciones sociales, amistades,
responsabilidades familiares, etc.

Para llevar a cabo la misión de la
Obra de Dios, san Josemaría propone
a sus hijas e hijos una condición
precisa: transformar el trabajo en
oración y vivir como contemplativos
en medio del mundo. Se trata de una
enseñanza original, pues para la
mayoría de las personas las
responsabilidades relativas a la vida
familiar, social y laboral se ven
desligadas de la vida contemplativa y
de oración.

En este sentido, a veces la
santificación del trabajo se ha
entendido de manera reductiva. Se
podría haber limitado, por ejemplo, a
comenzar una tarea con una oración
de ofrenda y terminarla con otra de
acción de gracias, o a interrumpir de
vez en cuando lo que se está
haciendo para recitar algunas
jaculatorias. Todo esto, por supuesto,



es positivo y puede ayudarnos a
mantener la presencia de Dios
durante el día. Sin embargo, a lo que
san Josemaría invita a sus hijos es
algo más profundo: transformar todo
el trabajo en diálogo amoroso con
Dios, de manera casi continua, hasta
el punto de que, cuanto más
inmersos estamos en el mundo, más
podemos y debemos estar unidos a
Dios. «Nuestra condición de hijos de
Dios nos llevará a tener espíritu
contemplativo en medio de todas las
actividades humanas –luz, sal y
levadura, por la oración, por la
mortificación, por la cultura religiosa
y profesional–, haciendo realidad
este programa: cuanto más dentro
del mundo estemos, tanto más hemos
de ser de Dios» (Forja, n. 740).

En la Iglesia, toda labor
evangelizadora que se presente como
participación en la misión del Hijo
estará siempre enraizada en un
profundo sentido de la filiación



divina. Esto se percibe, en el Opus
Dei, con un énfasis particular.
Transformar el mundo con el
trabajo, participando así en la misión
del Hijo de recapitular y reconciliar
todas las cosas, significa imprimir en
las actividades humanas la forma
Christi, es decir, la forma del amor,
del servicio, de la caridad. Es el amor
lo que hará grandes las cosas
pequeñas, transformando las obras
más humildes en alabanzas a Dios
(cfr. por ejemplo, Surco, nn. 487, 489; 
Forja, nn. 684, 686, 742, etc.).
Transformar el mundo con la forma
Christi revela la dimensión
eucarística del trabajo, que se puede
comparar a una Misa prolongada las
veinticuatro horas del día, celebrada
en virtud del sacerdocio común de
los fieles, al que habilita el Bautismo.
Como señalaba san Josemaría, hemos
de servir a Dios «no solo en el altar,
sino en el mundo entero, que es altar
para nosotros. Todas las obras de los
hombres se hacen como en un altar,



y cada uno de vosotros, en esa unión
de almas contemplativas que es
vuestra jornada, dice de algún modo
su misa que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durará otras veinticuatro horas, y así
hasta el fin de nuestra
vida» (Apuntes tomados en una
meditación, 19-III-1968, en Álvaro del
Portillo, Cartas de familia, I, n. 226).

Una expresión concisa

La enseñanza central de san
Josemaría sobre el trabajo se podría
resumir en una frase: «Santificar el
trabajo, santificarse en el trabajo,
santificar con el trabajo» (Es Cristo
que pasa, n. 45).

«Os digo una vez más, hijos míos: el
Señor nos ha llamado para que,
permaneciendo cada uno en su
propio estado de vida y en el
ejercicio de su propia profesión u
oficio, nos santifiquemos todos en el



trabajo, santifiquemos el trabajo y
santifiquemos con el trabajo. Es así
como ese trabajo humano que
realizamos puede, con sobrada
razón, considerarse opus Dei, 
operatio Dei, trabajo de Dios» (Carta
6, n. 13).

¿Qué encierra esta concisa y densa
expresión? Varios autores la han
comentado en distintas ocasiones.
Veámoslo con más detenimiento.

Santificar el trabajo, entendido como
efecto externo de la acción humana,
implica, ante todo, santificar las
estructuras profesionales,
económicas, sociales y políticas que
resultan del trabajo humano y que, a
su vez, influyen en la continuidad de
ese trabajo. En su dimensión
objetiva, significa asumir la misión
de transformar el mundo,
impregnándolo con la caridad de
Cristo para ofrecerlo nuevamente a
Dios (cfr. Es Cristo que pasa, n. 183).



Esto requiere un conocimiento
profundo de las dinámicas propias
de cada ámbito laboral, junto con
una respetuosa sensibilidad hacia la
autonomía de las realidades
terrenas. Además, demanda una
sólida competencia profesional y una
alegre disposición al sacrificio.

Santificarse en el trabajo, en sentido
subjetivo, significa convertir el
trabajo en el lugar privilegiado para
ejercitar las virtudes cristianas y en
el eje central de la vida espiritual y
ascética que san Josemaría propone a
sus hijos e hijas (cfr. Carta 31, n. 10; 
Surco, nn. 493-494). En el espíritu del
Opus Dei, destacan especialmente
virtudes como la caridad y la justicia
en las relaciones humanas, la
profesionalidad y el estudio que
permiten hacer mejor el propio
trabajo y adquirir prestigio, así como
el orden, que lleva a sacar mejor
partido al tiempo y, por tanto, a dar
más gloria a Dios (cfr. Camino, n. 80).



Santificar a los demás mediante el
trabajo indica el modo propio de la
acción apostólica de los miembros de
la Obra. Para evangelizar y extender
el Reino de Dios no es necesario
interrumpir el trabajo ni dejarlo en
un segundo plano; al contrario, las
personas del Opus Dei son apóstoles
cuando desempeñan su trabajo con
justicia, competencia y caridad,
dando buen ejemplo, orientando
según el Evangelio las estructuras
terrenas, desarrollando la dimensión
de servicio que tienen todas las
profesiones. En una palabra,
poniendo a Jesucristo en la cumbre
de toda actividad humana.

En esta misión evangelizadora, el
testimonio de vida siempre se
complementa con la palabra, que
ilumina, explica las razones de la fe,
ofrece ayuda y consuelo. La cercanía
con los compañeros y la
cotidianeidad de los lugares hacen de
esta acción evangelizadora un 



apostolado de amistad y confidencia.
San Josemaría abunda en muchos de
sus escritos en la dimensión
apostólica inherente al trabajo.

«Me parecen muy lógicas tus ansias
de que la humanidad entera conozca
a Cristo. Pero comienza con la
responsabilidad de salvar las almas
de los que contigo conviven, de
santificar a cada uno de tus
compañeros de trabajo o de estudio...
–Esta es la principal misión que el
Señor te ha encomendado» (Surco, n.
953).

«Bien puede decirse, hijos de mi
alma, que el fruto mayor de la labor
del Opus Dei es el que obtienen sus
miembros personalmente, con el
apostolado del ejemplo y de la
amistad leal con sus compañeros de
profesión: en la universidad o en la
fábrica, en la oficina, en la mina o en
el campo» (Carta 6, n. 55).



«[Los que] ignoran lo que significa la 
dedicación completa a una labor 
profesional seria, a la ciencia
profana, estarán muy lejos de poder
valorar el alcance y la envergadura
del trabajo apostólico que Dios pide a
los socios de la Obra y el modo que
tienen de realizarlo» (Carta 6, n. 44).

Trabajar en Cristo –siguiendo la
lógica de la encarnación– es la 
principal misión que Dios confía a
quienes reciben la vocación al Opus
Dei. Santificar el trabajo, santificarse
en el trabajo y santificar a los demás
a través del trabajo no son metas
separadas ni yuxtapuestas, sino tres
dimensiones inseparables de una
misma realidad unitaria (cfr. J.L.
Illanes). Para san Josemaría, estas
dimensiones constituyen motivos
suficientes para entusiasmarse y
entusiasmar, afirmando que vale la
pena entregar la vida a Dios por ese
propósito.



«Unir el trabajo profesional con la
lucha ascética y con la
contemplación –cosa que puede
parecer imposible, pero que es
necesaria para contribuir a
reconciliar el mundo con Dios–, y
convertir ese trabajo ordinario en
instrumento de santificación
personal y de apostolado. ¿No es este
un ideal noble y grande por el que
vale la pena dar la
vida?» (Instrucción, 19-III-1934, n.
33).

Cabría preguntarse: ¿cómo se
pueden aplicar estas enseñanzas
cuando alguien se encuentra en
situación de enfermedad, fracaso o
desempleo? ¿O cuando el trabajo que
nos ha tocado desempeñar comporta
muchas dificultades de relación, de
ambiente, o de otro tipo? En otras
palabras: ¿estarían reservadas las
enseñanzas de san Josemaría a
personas que tienen condiciones
ideales o que trabajan en ciertas



circunstancias? En realidad, el
mensaje de santificación del trabajo
es universal, se puede aplicar a todas
las personas y situaciones. No se
refiere tanto a lo que hacemos
(trabajar), sino a lo que somos
(trabajadores). Podemos afrontar
todo en esta vida con ese sentido:
hacer las cosas bien, por amor, para
servir.

Eje central de la propia
santificación

La santificación del trabajo
comprende también el estudio, una
actividad habitual entre los jóvenes
que acompañaron a san Josemaría
en los primeros años de su labor
pastoral. Esta visión queda reflejada
ya en 1934 en el capítulo titulado
«Estudio» de Camino, donde se
presenta como una tarea que, en sí
misma, puede transformarse en
oración y apostolado. Al igual que el
trabajo, el estudio posee una



dimensión de servicio y genera
relaciones que facilitan un
apostolado de amistad y confidencia
entre compañeros. San Josemaría
subrayaba, especialmente entre los
jóvenes, la importancia del
aprovechamiento del tiempo, una
enseñanza de perenne actualidad
(cfr. Camino, nn. 354-355; Surco, nn.
509, 513). En esta línea, explicaba
que descansar no significa caer en la
inactividad ni en la pereza, sino
cambiar de actividad para renovar
las fuerzas (cfr. Surco, n. 514).

Su predicación sobre el trabajo solía
inspirarse en su profunda devoción a
la vida de Jesús en Nazaret y a su
labor en el taller de José, temas
recurrentes en sus homilías (cfr. «En
el taller de José», en Es Cristo que
pasa, nn. 39-56; «Trabajo de Dios», en
Amigos de Dios, nn. 55-72). San José,
presentado como artesano y maestro
de vida interior, se convirtió en un
modelo emblemático para los



miembros de la Obra. Este ejemplo
llevó a san Josemaría a instituir que
sus hijos e hijas espirituales
renovaran su dedicación al Opus Dei
cada año en la solemnidad del santo
Patriarca, el 19 de marzo.

Junto a san José, María de Nazaret se
presenta también como modelo de la
santificación del trabajo. Su vida
ordinaria revela cómo el cuidado de
la familia colabora en la redención y
ordena el mundo según el plan de
Dios, mostrando que la vida familiar
es, en sí misma, un trabajo
santificado y santificable. En María
se destaca especialmente la
dimensión de servicio inherente a
todo trabajo humano santificado, un
principio que san Josemaría sintetizó
en el lema: «Para servir, servir» (Es
Cristo que pasa, n. 50). La vida
cotidiana de la Sagrada Familia de
Nazaret le dio pie, además, para
enfatizar la importancia de la
humildad y el silencio contemplativo



como elementos esenciales del
trabajo santificado. Trabajar mucho
y bien, insistía, no significa caer en
un activismo precipitado o
irreflexivo; por el contrario,
exhortaba a hacer el ruido de tres y
el trabajo de tres mil (cfr. Carta 3, n.
66).

No resulta sorprendente que la idea
de considerar el trabajo como el eje
central de la propia santificación
inspire enseñanzas profundas e
innovadoras sobre la relación entre
el trabajo y la oración, los
compromisos laborales y los deberes
familiares, así como entre el esfuerzo
y el descanso. En este contexto, san
Josemaría propuso una
interpretación original de la relación
entre Marta y María en Betania:

«Nunca compartiré la opinión –
aunque la respeto– de los que
separan la oración de la vida activa,
como si fueran incompatibles. Los



hijos de Dios hemos de ser
contemplativos: personas que, en
medio del fragor de la
muchedumbre, sabemos encontrar el
silencio del alma en coloquio
permanente con el Señor: y mirarle
como se mira a un Padre, como se
mira a un Amigo, al que se quiere
con locura» (Forja, n. 738).

Si se busca con coherencia y
sinceridad el ejercicio de las virtudes
cristianas, esta armonía, difícil de
por sí, se torna más asequible.

La integración del trabajo en una
vida virtuosa, entendida como
expresión de una misión apostólica y
de servicio, previene el riesgo, tan
común hoy en día, de absolutizar el
trabajo. Realizar el trabajo en Cristo
protege de una visión reductiva y
evita su deriva hacia el eficientismo,
que surge cuando el trabajo llega a
absorber toda la existencia,
convirtiéndose en un ídolo. Esta



especie de patología, que san
Josemaría denominaba 
profesionalitis (cfr. Surco, nn. 502,
503), distorsiona el auténtico sentido
del trabajo humano.

El trabajo santificado no obstaculiza
la unidad de vida del cristiano, sino
que la genera. Para san Josemaría,
devolver a los cristianos esta unidad
de vida constituye un aspecto
fundamental del espíritu que ha
recibido de Dios:

«Cumplir la voluntad de Dios en el
trabajo, contemplar a Dios en el
trabajo, trabajar por amor a Dios y al
prójimo, convertir el trabajo en
medio de apostolado, dar a lo
humano valor divino: ésta es la
unidad de vida, sencilla y fuerte, que
hemos de tener y enseñar» (Carta 6,
n. 14).

La visión que san Josemaría tuvo del
trabajo en Cristo abre un espacio de
diálogo con perspectivas clave de la



teología de las realidades terrenas, la
teología dogmática, la eclesiología y
la teología espiritual, especialmente
en lo relacionado con la misión de los
fieles laicos. En los artículos que
siguen, exploraremos algunos de los
aspectos más enriquecedores de este
fecundo intercambio.

Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/camino-al-
centenario-3-comprension-trabajo-

josemaria-vision-conjunto/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/camino-al-centenario-3-comprension-trabajo-josemaria-vision-conjunto/
https://opusdei.org/es-do/article/camino-al-centenario-3-comprension-trabajo-josemaria-vision-conjunto/
https://opusdei.org/es-do/article/camino-al-centenario-3-comprension-trabajo-josemaria-vision-conjunto/
https://opusdei.org/es-do/article/camino-al-centenario-3-comprension-trabajo-josemaria-vision-conjunto/

	Camino al Centenario (3): La comprensión del trabajo en san Josemaría: una visión de conjunto
	Vocación divina y profesional
	Una expresión concisa
	Eje central de la propia santificación


