
opusdei.org

El trato con Dios

Homilía predicada por san
Josemaría Escrivá el 5 de abril
de 1964.

01/11/2023

El domingo in albis trae a mi
memoria una vieja tradición piadosa
de mi tierra. En este día, en el que la
liturgia invita a desear el alimento
espiritual –rationabile, sine dolo lac
concupiscite (1 Pet II, 2 (Introito de la
Misa).), apeteced la leche del espíritu
y sin mezcla de fraude–, era
costumbre entonces que se llevara la
Sagrada Comunión a los enfermos –



no hacía falta que fuesen casos
graves–, para que pudieran cumplir
el precepto pascual.

En algunas ciudades grandes, cada
parroquia organizaba una procesión
eucarística. Recuerdo de mis años de
estudiante universitario, que
resultaba corriente que se cruzasen,
por el Coso de Zaragoza, tres
comitivas en las que sólo iban
hombres –¡miles de hombres!–, con
grandes cirios ardiendo. Gente recia,
que acompañaba al Señor
Sacramentado, con una fe más
grande que aquellos velones que
pesaban kilos.

Cuando esta noche me he despertado
varias veces, he repetido, como
jaculatoria, quasi modo geniti
infantes (Ibidem.): como niños recién
nacidos... Pensaba que esa invitación
de la Iglesia nos viene muy bien a
todos los que sentimos la realidad de
la filiación divina. Porque nos



conviene ser muy recios, muy
sólidos, con un temple capaz de
influir en el ambiente donde nos
encontremos; y, sin embargo, delante
de Dios, ¡es tan bueno que nos
consideremos hijos pequeños!

Somos hijos de Dios

Quasi modo geniti infantes,
rationabile, sine dolo lac concupiscite
(Ibidem.): como niños que acaban de
llegar al mundo, bramad por la leche
limpia y pura del espíritu. Es
estupendo este versículo de San
Pedro, y entiendo muy bien que a
continuación la liturgia haya
añadido: exsultate Deo adiutori
nostro: iubilate Deo Iacob (Ps LXXX, 2
(Introito de la Misa).); saltad de júbilo
en honor de Dios: aclamad al Dios de
Jacob, que es también Señor y Padre
Nuestro. Pero me gustaría que hoy,
vosotros y yo, meditásemos no sobre
el Santo Sacramento del Altar, que
arranca de nuestro corazón las más



altas alabanzas a Jesús; querría que
nos detuviésemos en esa certeza de
la filiación divina y en alguna de sus
consecuencias, para todos los que
pretenden vivir con noble empeño su
fe cristiana.

Por motivos que no son del caso –
pero que bien conoce Jesús, que nos
preside desde el Sagrario–, la vida
mía me ha conducido a saberme
especialmente hijo de Dios, y he
saboreado la alegría de meterme en
el corazón de mi Padre, para
rectificar, para purificarme, para
servirle, para comprender y
disculpar a todos, a base del amor
suyo y de la humillación mía.

Por eso, ahora deseo insistir en la
necesidad de que vosotros y yo nos
rehagamos, nos despertemos de ese
sueño de debilidad que tan
fácilmente nos amodorra, y
volvamos a percibir, de una manera



más honda y a la vez más inmediata,
nuestra condición de hijos de Dios.

El ejemplo de Jesús, todo el paso de
Cristo por aquellos lugares de
oriente, nos ayudan a penetrarnos de
esa verdad. Si admitimos el
testimonio de los hombres –leemos en
la Epístola–, de mayor autoridad es el
testimonio de Dios (1 Ioh V, 9.). Y, ¿ en
qué consiste el testimonio de Dios?
De nuevo habla San Juan: mirad qué
amor hacia nosotros ha tenido el
Padre, queriendo que nos llamemos
hijos de Dios y lo seamos... Carísimos,
nosotros somos ya ahora hijos de Dios
(1 Ioh III, 1–2.).

A lo largo de los años, he procurado
apoyarme sin desmayos en esta
gozosa realidad. Mi oración, ante
cualquier circunstancia, ha sido la
misma, con tonos diferentes. Le he
dicho: Señor, Tú me has puesto aquí;
Tú me has confiado eso o aquello, y
yo confío en Ti. Sé que eres mi Padre,



y he visto siempre que los pequeños
están absolutamente seguros de sus
padres. Mi experiencia sacerdotal me
ha confirmado que este abandono en
las manos de Dios empuja a las almas
a adquirir una fuerte, honda y
serena piedad, que impulsa a
trabajar constantemente con rectitud
de intención.

El ejemplo de Jesucristo

Quasi modo geniti infantes... Me ha
dado alegría difundir por todas
partes esta mentalidad de hijos
pequeños de Dios, que nos hará
paladear las palabras que también se
recogen en la liturgia de la Misa: todo
lo que ha nacido de Dios vence al
mundo (1 Ioh V, 4.), supera las
dificultades, logra la victoria, en esta
gran batalla por la paz de las almas y
de la sociedad.

Nuestra sabiduría y nuestra fuerza
están precisamente en tener la



convicción de nuestra pequeñez, de
nuestra nada delante de los ojos de
Dios; pero es El quien nos estimula
para que nos movamos, al mismo
tiempo, con una segura confianza y
prediquemos a Jesucristo, su Hijo
Unigénito, a pesar de nuestros
errores y de nuestras miserias
personales, siempre y cuando, junto
a la flaqueza, no falte la lucha con el
fin de superarla.

Me habréis oído repetir con
frecuencia aquel consejo de la
Escritura Santa: discite benefacere (Is
1, 17.), porque es cierto que debemos
aprender y enseñar a hacer el bien.
Hemos de comenzar por nosotros
mismos, empeñándonos en descubrir
cuál es el bien que hay que
ambicionar para cada uno de
nosotros, para cada uno de nuestros
amigos, para cada uno de los
hombres. No conozco camino mejor
para considerar la grandeza de Dios:
aprender a servir, con el punto de



mira inefable y sencillo de que El es
nuestro Padre y nosotros somos hijos
suyos.

Pongamos de nuevo los ojos en el
Maestro. Quizá tú también escuches
en este momento el reproche dirigido
a Tomás: mete aquí tu dedo, y registra
mis manos; y trae tu mano, y métela
en mi costado, y no seas incrédulo
sino fiel (Ioh XX, 27.); y, con el
Apóstol, saldrá de tu alma, con
sincera contrición, aquel grito: ¡Señor
mío y Dios mío! (Ioh XX, 28.), te
reconozco definitivamente por
Maestro, y ya para siempre –con tu
auxilio– voy a atesorar tus
enseñanzas y me esforzaré en
seguirlas con lealtad.

Unas páginas antes, en el Evangelio,
revivimos esa escena en la que Jesús
se ha retirado en oración, y los
discípulos están cerca,
probablemente contemplándole.
Cuando terminó, uno se decidió a



suplicarle: Señor, enséñanos a orar,
como enseñó Juan a sus discípulos. Y
Jesús les respondió: cuando os
pongáis a orar, habéis de decir: Padre,
sea santificado tu nombre (Lc XI, 1–
2.).

Notad lo sorprendente de la
respuesta: los discípulos conviven
con Jesucristo y, en medio de sus
charlas, el Señor les indica cómo han
de rezar; les revela el gran secreto de
la misericordia divina: que somos
hijos de Dios, y que podemos
entretenernos confiadamente con El,
como un hijo charla con su padre.

Cuando veo cómo algunos plantean
la vida de piedad, el trato de un
cristiano con su Señor, y me
presentan esa imagen desagradable,
teórica, formularia, plagada de
cantilenas sin alma, que más
favorecen el anonimato que la
conversación personal, de tú a Tú,
con Nuestro Padre Dios –la auténtica



oración vocal jamás supone
anonimato–, me acuerdo de aquel
consejo del Señor: en la oración no
afectéis hablar mucho, como hacen
los gentiles, que se imaginan haber de
ser oídos a fuerza de palabras. No
queráis, pues, imitarles, que bien sabe
vuestro Padre lo que habéis menester,
antes de pedírselo (Mt VI, 7–8.). Y
comenta un Padre de la Iglesia: 
pienso que Cristo nos manda que
evitemos las largas oraciones; pero
larga, no en cuanto al tiempo, sino
por la multitud inacabable de
palabras... El Señor mismo nos puso
el ejemplo de la viuda que, a fuerza de
súplicas, venció la resistencia del juez
inicuo; y el otro de aquel inoportuno
que llegó a deshora en la noche y, por
su tozudez más que por la amistad,
logró que se levantara de la cama el
amigo (cfr. Lc XI, 5–8; XVIII, 1–8). Con
esos dos ejemplos, nos manda que
pidamos constantemente, pero no
componiendo oraciones
interminables, sino contándole con



sencillez nuestras necesidades (S.
Juan Crisóstomo, In Matthaeum
homiliae, 19, 4 (PG 57, 278).).

De todos modos, si al iniciar vuestra
meditación no lográis concentrar
vuestra atención para conversar con
Dios, os encontráis secos y la cabeza
parece que no es capaz de expresar
ni una idea, o vuestros afectos
permanecen insensibles, os aconsejo
lo que yo he procurado practicar
siempre en esas circunstancias:
poneos en presencia de vuestro
Padre, y manifestadle al menos:
¡Señor, que no sé rezar, que no se me
ocurre nada para contarte!... Y estad
seguros de que en ese mismo
instante habéis comenzado a hacer
oración.

Piedad, trato de hijos

La piedad que nace de la filiación
divina es una actitud profunda del
alma, que acaba por informar la



existencia entera: está presente en
todos los pensamientos, en todos los
deseos, en todos los afectos. ¿No
habíais observado que, en las
familias, los hijos, aun sin darse
cuenta, imitan a sus padres: repiten
sus gestos, sus costumbres, coinciden
en tantos modos de comportarse?

Pues lo mismo sucede en la conducta
del buen hijo de Dios: se alcanza
también –sin que se sepa cómo, ni
por qué camino– ese endiosamiento
maravilloso, que nos ayuda a enfocar
los acontecimientos con el relieve
sobrenatural de la fe; se ama a todos
los hombres como nuestro Padre del
Cielo los ama y –esto es lo que más
cuenta– se obtiene un brío nuevo en
nuestro esfuerzo cotidiano por
acercarnos al Señor. No importan las
miserias, insisto, porque ahí están los
brazos amorosos de Nuestro Padre
Dios para levantarnos.



Si os fijáis, existe una gran diferencia
cuando se cae un niño y cuando se
cae una persona mayor. Para los
niños, la caída de ordinario no tiene
importancia: ¡tropiezan con tanta
frecuencia! Y si se les escapan unos
lagrimones, su padre les explica: los
hombres no lloran. Así se concluye el
incidente, con el empeño del chico
por contentar a su padre.

Mirad, en cambio, lo que ocurre si
pierde el equilibrio un hombre
adulto, y viene a dar de bruces
contra el suelo. Si no fuera por la
compasión, provocaría hilaridad,
risa. Pero, además, el golpe quizá
traiga consecuencias graves, y, en un
anciano, incluso produzca una
fractura irreparable. En la vida
interior, nos conviene a todos ser 
quasi modo geniti infantes, como esos
pequeñines, que parecen de goma,
que disfrutan hasta con sus trastazos
porque enseguida se ponen de pie y
continúan sus correteos; y porque



tampoco les falta –cuando resulta
preciso– el consuelo de sus padres.

Si procuramos portarnos como ellos,
los trompicones y fracasos –por lo
demás inevitables– en la vida
interior no desembocarán nunca en
amargura. Reaccionaremos con dolor
pero sin desánimo, y con una sonrisa
que brota, como agua limpia, de la
alegría de nuestra condición de hijos
de ese Amor, de esa grandeza, de esa
sabiduría infinita, de esa
misericordia, que es nuestro Padre.
He aprendido, durante mis años de
servicio al Señor, a ser hijo pequeño
de Dios. Y esto os pido a vosotros:
que seáis quasi modo geniti infantes,
niños que desean la palabra de Dios,
el pan de Dios, el alimento de Dios, la
fortaleza de Dios, para conducirnos
en adelante como hombres
cristianos.

¡Qué seáis muy niños! Y cuanto más,
mejor. Os lo dice la experiencia de



este sacerdote, que se ha tenido que
levantar muchas veces a lo largo de
estos treinta y seis años –¡qué largos
y qué cortos se me han hecho!–, que
lleva tratando de cumplir una
Voluntad precisa de Dios. Una cosa
me ha ayudado siempre: que sigo
siendo niño, y me meto
continuamente en el regazo de mi
Madre y en el Corazón de Cristo, mi
Señor.

Las grandes caídas, las que causan
serios destrozos en el alma, y en
ocasiones con resultados casi
irremediables, proceden siempre de
la soberbia de creerse mayores,
autosuficientes. En esos casos,
predomina en la persona como una
incapacidad de pedir asistencia al
que la puede facilitar: no sólo a Dios;
al amigo, al sacerdote. Y aquella
pobre alma, aislada en su desgracia,
se hunde en la desorientación, en el
descamino.



Roguemos a Dios, ahora mismo, que
no permita jamás que nos sintamos
satisfechos, que acreciente siempre
en nosotros el ansia de su auxilio, de
su palabra, de su Pan, de su consuelo,
de su fortaleza: rationabile, sine dolo
lac concupiscite: fomentad el
hambre, la aspiración de ser como
niños. Convenceos de que es la forma
mejor de vencer la soberbia.
Persuadíos de que es el único
remedio para que nuestra manera de
obrar sea buena, sea grande, sea
divina. En verdad os digo, que si no os
volvéis y hacéis semejantes a los
niños, no entraréis en el reino de los
cielos (Mt XVIII, 3.).

De nuevo vienen a mi cabeza los
recuerdos de mi juventud. ¡Qué
demostración de fe, aquélla! Me
parece oír todavía el canto litúrgico,
respirar el aroma del incienso, ver
miles y miles y miles de hombres,
cada uno con su gran cirio –que es
como el símbolo de su miseria–, pero



con corazón de niños: una criatura
que quizá no logra alzar sus ojos
hacia la cara de su padre. Reconoce y
advierte cuán malo y amargo es para
ti haberte apartado de tu Dios (Ier II,
19.). Renovemos la firme decisión de
no apartarnos nunca del Señor por
los afanes de la tierra. Aumentemos,
con propósitos concretos para
nuestra conducta, la sed de Dios:
como criaturas que reconocen la
propia indigencia, y buscan, llaman,
incesantemente a su Padre.

Pero, vuelvo a lo que os comentaba
antes: hay que aprender a ser como
niños, hay que aprender a ser hijo de
Dios. Y, de paso, transmitir a los
demás esa mentalidad que, en medio
de las naturales flaquezas, nos hará 
fuertes en la fe (1 Pet V, 9.), fecundos
en las obras, y seguros en el camino,
de forma que cualquiera que sea la
especie del error que podamos
cometer, aun el más desagradable,
no vacilaremos nunca en reaccionar,



y en retornar a esa senda maestra de
la filiación divina que acaba en los
brazos abiertos y expectantes de
nuestro Padre Dios.

¿Quién de vosotros no se acuerda de
los brazos de su padre?
Probablemente no serían tan
mimosos, tan dulces y delicados
como los de la madre. Pero aquellos
brazos robustos, fuertes, nos
apretaban con calor y con seguridad.
Señor, gracias por esos brazos duros.
Gracias por esas manos fuertes.
Gracias por ese corazón tierno y
recio. ¡Iba a darte gracias también
por mis errores! ¡No, que no los
quieres! Pero los comprendes, los
disculpas, los perdonas.

Esta es la sabiduría que Dios espera
que ejercitemos en el trato con El.
Esa sí que es una manifestación de
ciencia matemática: reconocer que
somos un cero a la izquierda... Pero
nuestro Padre Dios nos ama a cada



uno tal como somos; ¡tal como
somos! Yo –y no soy más que un
pobre hombre– os quiero a cada uno
como sois; ¡imaginaos cómo será el
Amor de Dios!, con tal que luchemos,
con tal de que nos empeñemos en
poner la vida en la línea de nuestra
conciencia, bien formada.

Plan de vida

Al examinar cómo es y cómo debería
ser nuestra piedad; en qué puntos
determinados debería mejorar
nuestra relación personal con Dios, si
me habéis entendido, rechazaréis la
tentación de imaginar hazañas
insuperables, porque habréis
descubierto que el Señor se contenta
con que le ofrezcamos pequeñas
muestras de amor en cada momento.

Procura atenerte a un plan de vida,
con constancia: unos minutos de
oración mental; la asistencia a la
Santa Misa –diaria, si te es posible– y



la Comunión frecuente; acudir
regularmente al Santo Sacramento
del Perdón –aunque tu conciencia no
te acuse de falta mortal–; la vista a
Jesús en el Sagrario; el rezo y la
contemplación de los misterios del
Santo Rosario, y tantas prácticas
estupendas que tú conoces o puedes
aprender.

No han de convertirse en normas
rígidas, como compartimentos
estancos; señalan un itinerario
flexible, acomodado a tu condición
de hombre que vive en medio de la
calle, con un trabajo profesional
intenso, y con unos deberes y
relaciones sociales que no has de
descuidar, porque en esos
quehaceres continúa tu encuentro
con Dios. Tu plan de vida ha de ser
como ese guante de goma que se
adapta con perfección a la mano que
lo usa.



Tampoco me olvides que lo
importante no consiste en hacer
muchas cosas; limítate con
generosidad a aquellas que puedas
cumplir cada jornada, con ganas o
sin ganas. Esas prácticas te llevarán,
casi sin darte cuenta, a la oración
contemplativa. Brotarán de tu alma
más actos de amor, jaculatorias,
acciones de gracias, actos de
desagravio, comuniones espirituales.
Y esto, mientras atiendes tus
obligaciones: al descolgar el teléfono,
al subir a un medio de transporte, al
cerrar o abrir una puerta, al pasar
ante una iglesia, al comenzar una
nueva tarea, al realizarla y al
concluirla; todo lo referirás a tu
Padre Dios.

Descansad en la filiación divina. Dios
es un Padre lleno de ternura, de
infinito amor. Llámale Padre muchas
veces al día, y dile –a solas, en tu
corazón– que le quieres, que le
adoras: que sientes el orgullo y la



fuerza de ser hijo suyo. Supone un
auténtico programa de vida interior,
que hay que canalizar a través de tus
relaciones de piedad con Dios –pocas,
pero constantes, insisto–, que te
permitirán adquirir los sentimientos
y las maneras de un buen hijo.

Necesito prevenirte todavía contra el
peligro de la rutina –verdadero
sepulcro de la piedad–, que se
presenta frecuentemente disfrazada
con ambiciones de realizar o
emprender gestas importantes,
mientras se descuida cómodamente
la debida ocupación cotidiana.
Cuando percibas esas insinuaciones,
ponte con sinceridad delante del
Señor: piensa si no te habrás
hastiado de luchar siempre en lo
mismo, porque no buscabas a Dios;
mira si ha decaído –por falta de
generosidad, de espíritu de sacrificio
–la perseverancia fiel en el trabajo.
Entonces, tus normas de piedad, las
pequeñas mortificaciones, la



actividad apostólica que no recoge
un fruto inmediato, aparecen como
tremendamente estériles. Estamos
vacíos, y quizá empezamos a soñar
con nuevos planes, para acallar la
voz de nuestro Padre del Cielo, que
reclama una total lealtad. Y con una 
pesadilla de grandezas en el alma,
echamos en olvido la realidad más
cierta, el camino que sin duda nos
conduce derechos hacia la santidad:
clara señal de que hemos perdido el
punto de mira sobrenatural; el
convencimiento de que somos niños
pequeños; la persuasión de que
nuestro Padre obrará en nosotros
maravillas, si recomenzamos con
humildad.

Los palos pintados de rojo

Se quedaron muy grabadas en mi
cabeza de niño aquellas señales que,
en las montañas de mi tierra,
colocaban a los bordes de los
caminos; me llamaron la atención



unos palos altos, ordinariamente
pintados de rojo. Me explicaron
entonces que, cuando cae la nieve, y
cubre senderos, sementeras y pastos,
bosques, peñas y barrancos, esas
estacas sobresalen como un punto de
referencia seguro, para que todo el
mundo sepa siempre por dónde va la
ruta.

En la vida interior, sucede algo
parecido. Hay primaveras y veranos,
pero también llegan los inviernos,
días sin sol, y noches huérfanas de
luna. No podemos permitir que el
trato con Jesucristo dependa de
nuestro estado de humor, de los
cambios de nuestro carácter. Esas
posturas delatan egoísmo,
comodidad, y desde luego no se
compaginan con el amor.

Por eso, en los momentos de nevada
y de ventisca, unas prácticas
piadosas sólidas —nada
sentimentales—, bien arraigadas y



ajustadas a las circunstancias
propias de cada uno, serán como
esos palos pintados de rojo, que
continúan marcándonos el rumbo,
hasta que el Señor decida que brille
de nuevo el sol, se derritan los hielos,
y el corazón vuelva a vibrar,
encendido con un fuego que en
realidad no estuvo apagado nunca:
fue sólo rescoldo oculto por la ceniza
de una temporada de prueba, o de
menos empeño, o de escaso
sacrificio.

No os escondo que, a lo largo de estos
años, se me han acercado algunos, y
compungidos de dolor me han dicho:
Padre, no sé qué me pasa, me
encuentro cansado y frío; mi piedad,
antes tan segura y llana, me parece
una comedia... Pues a los que
atraviesan esa situación, y a todos
vosotros, contesto: ¿una comedia?
¡Gran cosa! El Señor está jugando con
nosotros como un padre con sus
hijos.



Se lee en la Escritura: ludens in orbe
terrarum, que El juega en toda la
redondez de la tierra. Pero Dios no
nos abandona, porque
inmediatamente añade: deliciæ meæ
esse cum filiis hominum, son mis
delicias estar con los hijos de los
hombres. ¡El Señor juega con
nosotros! Y cuando se nos ocurra que
estamos interpretando una comedia,
porque nos sintamos helados,
apáticos; cuando estemos
disgustados y sin voluntad; cuando
nos resulte arduo cumplir nuestro
deber y alcanzar las metas
espirituales que nos hayamos
propuesto, ha sonado la hora de
pensar que Dios juega con nosotros,
y espera que sepamos representar
nuestra comedia con gallardía.

No me importa contaros que el
Señor, en ocasiones, me ha
concedido muchas gracias; pero de
ordinario yo voy a contrapelo. Sigo
mi plan no porque me guste, sino



porque debo hacerlo, por Amor.
Pero, Padre, ¿se puede interpretar
una comedia con Dios?, ¿no es eso
una hipocresía? Quédate tranquilo:
para ti ha llegado el instante de
participar en una comedia humana
con un espectador divino. Persevera,
que el Padre, y el Hijo, y el Espíritu
Santo, contemplan esa comedia tuya;
realiza todo por amor a Dios, por
agradarle, aunque a ti te cueste.

¡Qué bonito es ser juglar de Dios!
¡Qué hermoso recitar esa comedia
por Amor, con sacrificio, sin ninguna
satisfacción personal, por agradar a
Nuestro Padre Dios, que juega con
nosotros! Encárate con el Señor, y
confíale: no tengo ningunas ganas de
ocuparme de esto, pero lo ofreceré
por Ti. Y ocúpate de verdad de esa
labor, aunque pienses que es una
comedia. ¡Bendita comedia! Te lo
aseguro: no se trata de hipocresía,
porque los hipócritas necesitan
público para sus pantomimas. En



cambio, los espectadores de esa
comedia nuestra —déjame que te lo
repita— son el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo; la Virgen Santísima,
San José y todos los Ángeles y Santos
del Cielo. Nuestra vida interior no
encierra más espectáculo que ése: es
Cristo que pasa quasi in occulto.

Iubilate Deo. Exsultate Deo adiutori
nostro. Alabad a Dios. Saltad de
alegría en el Señor, nuestra única
ayuda. Jesús, quien no lo comprenda,
no conoce nada de amores, ni de
pecados, ¡ni de miserias! Yo soy un
pobre hombre, y entiendo de
pecados, de amores y de miserias.
¿Sabéis lo que es estar levantado
hasta el corazón de Dios?
¿Comprendéis que un alma se
enfrente con el Señor, le abra su
corazón, le cuente sus quejas? Yo me
quejo, por ejemplo, cuando se lleva
junto a El a gente de edad temprana,
cuando aún podría servirle y amarle
muchos años en la tierra; porque no



lo entiendo. Pero son gemidos de
confianza, pues sé que, si me
apartara de los brazos de Dios,
tropezaría enseguida. Por eso,
inmediatamente, despacio, mientras
acepto los designios del Cielo, añado:
hágase, cúmplase, sea alabada y
eternamente ensalzada la justísima y
amabilísima Voluntad de Dios, sobre
todas las cosas. Amén. Amén.

Este es el modo de proceder que nos
enseña el Evangelio, la picardía más
santa y la fuente de eficacia para el
trabajo apostólico; y éste es el
manantial de nuestro amor y de
nuestra paz de hijos de Dios, y la
senda por la que podemos transmitir
cariño y serenidad a los hombres, y
sólo por esto lograremos acabar en el
Amor nuestros días, habiendo
santificado nuestro trabajo, y
buscando ahí la felicidad escondida
de las cosas de Dios. Nos
conduciremos con la santa
desvergüenza de los niños, y



rechazaremos la vergüenza —la
hipocresía— de los mayores, que se
atemorizan de volver a su Padre,
cuando han pasado por el fracaso de
una caída.

Termino con el saludo del Señor, que
recoge hoy el Santo Evangelio: pax
vobis! La paz sea con vosotros... Y
llenáronse de gozo los discípulos a la
vista del Señor, de ese Señor que nos
acompaña al Padre.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/audios-el-
trato-con-dios/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/audios-el-trato-con-dios/
https://opusdei.org/es-do/article/audios-el-trato-con-dios/
https://opusdei.org/es-do/article/audios-el-trato-con-dios/

	El trato con Dios
	Somos hijos de Dios
	El ejemplo de Jesucristo
	Piedad, trato de hijos
	Plan de vida
	Los palos pintados de rojo


