opusdei.org

«La no violencia: un
estilo de politica
para la paz»

Mensaje del Papa Francisco
para la 50 Jornada Mundial de
la Paz (1 de enero de 2017).

01/01/2017

1. Al comienzo de este nuevo afo
formulo mis mas sinceros deseos de
paz para los pueblos y para las
naciones del mundo, para los Jefes de
Estado y de Gobierno, asi como para
los responsables de las comunidades
religiosas y de los diversos sectores



de la sociedad civil. Deseo la paz a
cada hombre, mujer, nifio y nifia, a la
vez que rezo para que la imagen y
semejanza de Dios en cada persona
nos permita reconocernos unos a
otros como dones sagrados dotados
de una inmensa dignidad.
Especialmente en las situaciones de
conflicto, respetemos su «dignidad
mas profunda»[1] y hagamos de la no
violencia activa nuestro estilo de
vida.

Este es el Mensaje para la 50 Jornada
Mundial de la Paz. En el primero, el
beato Papa Pablo VI se dirigio, no
solo a los catolicos sino a todos los
pueblos, con palabras inequivocas:
«Ha aparecido finalmente con mucha
claridad que la paz es la linea unica y
verdadera del progreso humano (no
las tensiones de nacionalismos
ambiciosos, ni las conquistas
violentas, ni las represiones
portadoras de un falso orden civil)».
Advirtio del «peligro de creer que las


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/paolo-vi.html

controversias internacionales no se
pueden resolver por los caminos de
la razon, es decir de las
negociaciones fundadas en el
derecho, la justicia, la equidad, sino
solo por los de las fuerzas espantosas
y mortiferas». Por el contrario,
citando Pacem in terris de su
predecesor san Juan XXIII, exaltaba
«el sentido y el amor de la paz
fundada sobre la verdad, sobre la
justicia, sobre la libertad, sobre el
amor»[2]. Impresiona la actualidad
de estas palabras, que hoy son
igualmente importantes y urgentes
como hace cincuenta anos.

En esta ocasion deseo reflexionar
sobre la no violencia como un estilo
de politica para la paz, y pido a Dios
que se conformen a la no violencia
nuestros sentimientos y valores
personales mas profundos. Que la
caridad y la no violencia guien el
modo de tratarnos en las relaciones
interpersonales, sociales e


https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-xxiii.html

internacionales. Cuando las victimas
de la violencia vencen la tentacion de
la venganza, se convierten en los
protagonistas mas creibles en los
procesos no violentos de
construccion de la paz. Que la no
violencia se trasforme, desde el nivel
local y cotidiano hasta el orden
mundial, en el estilo caracteristico de
nuestras decisiones, de nuestras
relaciones, de nuestras acciones y de
la politica en todas sus formas.

Un mundo fragmentado

2. El siglo pasado fue devastado por
dos horribles guerras mundiales,
conociod la amenaza de la guerra
nuclear y un gran numero de nuevos
conflictos, pero hoy
lamentablemente estamos ante una
terrible guerra mundial por partes.
No es facil saber si el mundo
actualmente es mas o menos violento
de lo que fue en el pasado, ni si los
modernos medios de comunicacion y



la movilidad que caracteriza nuestra
época nos hace mas conscientes de la
violencia o mas habituados a ella.

En cualquier caso, esta violencia que
se comete «por partes», en modos y
niveles diversos, provoca un enorme
sufrimiento que conocemos bien:
guerras en diferentes paises y
continentes; terrorismo,
criminalidad y ataques armados
impredecibles; abusos contra los
emigrantes y las victimas de la trata;
devastacion del medio ambiente.
¢Con qué fin? La violencia, ;permite
alcanzar objetivos de valor
duradero? Todo lo que obtiene, ;no
se reduce a desencadenar represalias
y espirales de conflicto letales que
benefician sélo a algunos «sefiores de
la guerra»?

La violencia no es la solucion para
nuestro mundo fragmentado.
Responder con violencia a la
violencia lleva, en el mejor de los



casos, a la emigracion forzada y a un
enorme sufrimiento, ya que las
grandes cantidades de recursos que
se destinan a fines militares son
sustraidas de las necesidades
cotidianas de los jovenes, de las
familias en dificultad, de los
ancianos, de los enfermos, de la gran
mayoria de los habitantes del
mundo. En el peor de los casos, lleva
a la muerte fisica y espiritual de
muchos, si no es de todos.

La Buena Noticia

3. También Jesus vivio en tiempos de
violencia. El ensefié que el verdadero
campo de batalla, en el que se
enfrentan la violencia y la paz, es el
corazén humano: «Porque de dentro,
del corazon del hombre, salen los
pensamientos perversos» (Mc 7,21).
Pero el mensaje de Cristo, ante esta
realidad, ofrece una respuesta
radicalmente positiva: él predico
incansablemente el amor



incondicional de Dios que acoge y
perdona, y ensefio a sus discipulos a
amar a los enemigos (cf. Mt 5,44) y a
poner la otra mejilla (cf. Mt 5,39).
Cuando impidi6 que la adultera fuera
lapidada por sus acusadores (cf. Jn
8,1-11) y cuando, la noche antes de
morir, dijo a Pedro que envainara la
espada (cf. Mt 26,52), Jesus trazo el
camino de la no violencia, que siguio
hasta el final, hasta la cruz, mediante
la cual construyd la paz y destruyd la
enemistad (cf. Ef 2,14-16). Por esto,
quien acoge la Buena Noticia de Jesus
reconoce su propia violencia y se
deja curar por la misericordia de
Dios, convirtiéndose a su vez en
instrumento de reconciliacion, segun
la exhortacion de san Francisco de
Asis: «Que la paz que anuncidis de
palabra la tengais, y en mayor
medida, en vuestros corazones»[3].

Ser hoy verdaderos discipulos de
Jesus significa también aceptar su
propuesta de la no violencia. Esta —



como ha afirmado mi predecesor
Benedicto XVI— «es realista, porque
tiene en cuenta que en el mundo hay
demasiada violencia, demasiada
injusticia y, por tanto, solo se puede
superar esta situacion
contraponiendo un plus de amor, un
plus de bondad. Este “plus” viene de
Dios»[4]. Y afiadia con fuerza: «para
los cristianos la no violencia no es un
mero comportamiento tactico, sino
mas bien un modo de ser de la
persona, la actitud de quien estd tan
convencido del amor de Diosy de su
poder, que no tiene miedo de
afrontar el mal inicamente con las
armas del amor y de la verdad. El
amor a los enemigos constituye el
nucleo de la “revolucion
cristiana”»[5]. Precisamente, el
evangelio del amad a vuestros
enemigos (cf. Lc¢ 6,27) es considerado
como «la charta magna de la no
violencia cristiana», que no se debe
entender como un «rendirse ante el
mal [...], sino en responder al mal


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/benedetto-xvi.html

con el bien (cf. Rm 12,17-21),
rompiendo de este modo la cadena
de la injusticia»[6].

Mas fuerte que la violencia

4. Muchas veces la no violencia se
entiende como rendicion, desinterés
y pasividad, pero en realidad no es
asi. Cuando la Madre Teresa recibid
el premio Nobel de la Paz, en 1979,
declaro claramente su mensaje de la
no violencia activa: «<En nuestras
familias no tenemos necesidad de
bombas y armas, de destruir para
traer la paz, sino de vivir unidos,
amandonos unos a otros [...]. Y
entonces seremos capaces de superar
todo el mal que hay en el mundo»[7].
Porque la fuerza de las armas es
engafnosa. «Mientras los traficantes
de armas hacen su trabajo, hay
pobres constructores de paz que dan
la vida s6lo por ayudar a una
persona, a otra, a otra»; para estos
constructores de la paz, Madre



Teresa es «un simbolo, un icono de
nuestros tiempos»[8]. En el pasado
mes de septiembre tuve la gran
alegria de proclamarla santa. He
elogiado su disponibilidad hacia
todos por medio de «la acogida y la
defensa de la vida humana, tanto de
la no nacida como de la abandonada
y descartada [...]. Se ha inclinado
sobre las personas desfallecidas, que
mueren abandonadas al borde de las
calles, reconociendo la dignidad que
Dios les habia dado; ha hecho sentir
su voz a los poderosos de la tierra,
para que reconocieran sus culpas
ante los crimenes —jante los
crimenes!— de la pobreza creada por
ellos mismos»[9]. Como respuesta —y
en esto representa a miles, mas aun,
a millones de personas—, su mision
es salir al encuentro de las victimas
con generosidad y dedicacion,
tocando y vendando los cuerpos
heridos, curando las vidas rotas.



La no violencia practicada con
decision y coherencia ha producido
resultados impresionantes. No se
olvidaran nunca los éxitos obtenidos
por Mahatma Gandhi y Khan Abdul
Ghaffar Khan en la liberacion de la
India, y de Martin Luther King Jr.
contra la discriminacion racial. En
especial, las mujeres son
frecuentemente lideres de la no
violencia, como, por ejemplo,
Leymah Gbowee y miles de mujeres
liberianas, que han organizado
encuentros de oracion y protesta no
violenta (pray-ins), obteniendo
negociaciones de alto nivel para la
conclusion de la segunda guerra civil
en Liberia.

No podemos olvidar el decenio
crucial que se concluyo con la caida
de los regimenes comunistas en
Europa. Las comunidades cristianas
han contribuido con su oracion
insistente y su accion valiente. Ha
tenido una influencia especial el



ministerio y el magisterio de san
Juan Pablo II. En la enciclica
Centesimus annus (1991), mi
predecesor, reflexionando sobre los
sucesos de 1989, puso en evidencia
que un cambio crucial en la vida de
los pueblos, de las naciones y de los
estados se realiza «a través de una
lucha pacifica, que emplea solamente
las armas de la verdad y de la
justicia»[10]. Este itinerario de
transicion politica hacia la paz ha
sido posible, en parte, «por el
compromiso no violento de hombres
que, resistiéndose siempre a ceder al
poder de la fuerza, han sabido
encontrar, una y otra vez, formas
eficaces para dar testimonio de la
verdad». Y concluia: «Ojala los
hombres aprendan a luchar por la
justicia sin violencia, renunciando a
la lucha de clases en las
controversias internas, asi como a la
guerra en las internacionales»[11].


https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/es/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html

La Iglesia se ha comprometido en el
desarrollo de estrategias no violentas
para la promocion de la paz en
muchos paises, implicando incluso a
los actores mas violentos en un
mayor esfuerzo para construir una
paz justa y duradera.

Este compromiso en favor de las
victimas de la injusticia y de la
violencia no es un patrimonio
exclusivo de la Iglesia Catdlica, sino
que es propio de muchas tradiciones
religiosas, para las que «la
compasion y la no violencia son
esenciales e indican el camino de la
vida»[12]. Lo reafirmo con fuerza:
«Ninguna religion es terrorista»[13].
La violencia es una profanacion del
nombre de Dios[14]. No nos
cansemos nunca de repetirlo:
«Nunca se puede usar el nombre de
Dios para justificar la violencia. S6lo
la paz es santa. Sdlo la paz es santa,
no la guerra»[15].



La raiz doméstica de una politica
no violenta

5. Si el origen del que brota la
violencia esta en el corazon de los
hombres, entonces es fundamental
recorrer el sendero de la no violencia
en primer lugar en el seno de la
familia. Es parte de aquella alegria
que presenté, en marzo pasado, en la
Exhortacion apostolica Amoris
laetitia, como conclusion de los dos
afos de reflexion de la Iglesia sobre
el matrimonio y la familia. La familia
es el espacio indispensable en el que
los conyuges, padres e hijos,
hermanos y hermanas aprenden a
comunicarse y a cuidarse unos a
otros de modo desinteresado, y
donde los desacuerdos o incluso los
conflictos deben ser superados no
con la fuerza, sino con el didlogo, el
respeto, la busqueda del bien del
otro, la misericordia y el perdon[16].
Desde el seno de la familia, la alegria
se propaga al mundo y se irradia a


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

toda la sociedad[17]. Por otra parte,
una ética de fraternidad y de
coexistencia pacifica entre las
personas y entre los pueblos no
puede basarse sobre la logica del
miedo, de la violencia y de la
cerrazon, sino sobre la
responsabilidad, el respeto y el
dialogo sincero. En este sentido, hago
un llamamiento a favor del desarme,
como también de la prohibicion y
abolicion de las armas nucleares: la
disuasion nuclear y la amenaza
cierta de la destruccion reciproca, no
pueden servir de base a este tipo de
ética[18]. Con la misma urgencia
suplico que se detenga la violencia
doméstica y los abusos a mujeres y
nifos.

El Jubileo de la Misericordia,
concluido el pasado mes de
noviembre, nos ha invitado a mirar
dentro de nuestro corazon y a dejar
que entre en €l la misericordia de
Dios. El afio jubilar nos ha hecho



tomar conciencia del gran numero y
variedad de personasy de grupos
sociales que son tratados con
indiferencia, que son victimas de
injusticia y sufren violencia. Ellos
forman parte de nuestra «familia»,
son nuestros hermanos y hermanas.
Por esto, las politicas de no violencia
deben comenzar dentro de los muros
de casa para después extenderse a
toda la familia humana. «El ejemplo
de santa Teresa de Lisieux nos invita
a la practica del pequefio camino del
amor, a no perder la oportunidad de
una palabra amable, de una sonrisa,
de cualquier pequerfio gesto que
siembre paz y amistad. Una ecologia
integral también esta hecha de
simples gestos cotidianos donde
rompemos la 16gica de la violencia,
del aprovechamiento, del
egoismo»[19].

Mi llamamiento



6. La construccion de la paz
mediante la no violencia activa es un
elemento necesario y coherente del
continuo esfuerzo de la Iglesia para
limitar el uso de la fuerza por medio
de las normas morales, a través de su
participacion en las instituciones
internacionales y gracias también a
la aportacion competente de tantos
cristianos en la elaboracion de
normativas a todos los niveles. Jesus
mismo nos ofrece un «manual» de
esta estrategia de construccion de la
paz en el asi llamado Discurso de la
montafia. Las ocho bienaventuranzas
(cf. Mt 5,3-10) trazan el perfil de la
persona que podemos definir
bienaventurada, buena y auténtica.
Bienaventurados los mansos —dice
Jesus—, los misericordiosos, los que
trabajan por la paz, y los puros de
corazon, los que tienen hambre y sed
de la justicia.

Esto es también un programa y un
desafio para los lideres politicos y



religiosos, para los responsables de
las instituciones internacionales y los
dirigentes de las empresas y de los
medios de comunicacion de todo el
mundo: aplicar las bienaventuranzas
en el desemperfio de sus propias
responsabilidades. Es el desafio de
construir la sociedad, la comunidad o
la empresa, de la que son
responsables, con el estilo de los
trabajadores por la paz; de dar
muestras de misericordia,
rechazando descartar a las personas,
dafiar el ambiente y querer vencer a
cualquier precio. Esto exige estar
dispuestos a «aceptar sufrir el
conflicto, resolverlo y transformarlo
en el eslabon de un nuevo
proceso»[20]. Trabajar de este modo
significa elegir la solidaridad como
estilo para realizar la historia y
construir la amistad social. La no
violencia activa es una manera de
mostrar verdaderamente cémo, de
verdad, la unidad es mas importante
y fecunda que el conflicto. Todo en el



mundo esta intimamente
interconectado[21]. Puede suceder
que las diferencias generen choques:
afrontémoslos de forma constructiva
y no violenta, de manera que «las
tensiones y los opuestos [puedan]
alcanzar una unidad pluriforme que
engendra nueva vida», conservando
«las virtualidades valiosas de las
polaridades en pugna»[22].

La Iglesia Catdlica acompafiara todo
tentativo de construccion de la paz
también con la no violencia activa y
creativa. E1 1 de enero de 2017
comenzard su andadura el nuevo
Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral, que
ayudara a la Iglesia a promover, con
creciente eficacia, «los
inconmensurables bienes de la
justicia, la paz y la proteccion de la
creacion» y de la solicitud hacia los
emigrantes, «los necesitados, los
enfermos y los excluidos, los
marginados y las victimas de los



conflictos armados y de las
catastrofes naturales, los
encarcelados, los desempleados y las
victimas de cualquier forma de
esclavitud y de tortura»[23].

En conclusion

7. Como es tradicion, firmo este
Mensaje el 8 de diciembre, fiesta de
la Inmaculada Concepcion de la
Santisima Virgen Maria. Maria es
Reina de la Paz. En el Nacimiento de
su Hijo, los angeles glorificaban a
Dios deseando paz en la tierra a los
hombres y mujeres de buena
voluntad (cf. Lc 2,14). Pidamos a la
Virgen que sea ella quien nos guie.

«Todos deseamos la paz; muchas
personas la construyen cada dia con
pequernios gestos; muchos sufren y
soportan pacientemente la fatiga de
intentar edificarla»[24]. En el 2017,
comprometamonos con nuestra
oracion y accion a ser personas que
aparten de su corazon, de sus



palabras y de sus gestos la violencia,
y a construir comunidades no
violentas, que cuiden de la casa
comun. «Nada es imposible si nos
dirigimos a Dios con nuestra oracion.
Todos podemos ser artesanos de la
paz»[25].

Vaticano, 8 de diciembre de 2016

Francisco

[1] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
228.

[2]Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz1968.

[3] «Leyenda de los tres
compafieros»: Fonti Francescane, n.
1469.

[4] Angelus (18 febrero 2007).

[5]Ibid.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20161208_messaggio-l-giornata-mondiale-pace-2017.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html

[6]Ibid.

[7]1Discurso al recibir el Premio Nobel
de la Paz (11 diciembre 1979).

[8]Homilia en Santa Marta, «E1
camino de la paz» (19 noviembre
2015).

[9]Homilia en la canonizacion de la
beata Madre Teresa de Calcuta (4
septiembre 2016).

[10] N. 23.
[11]Ibid.

[12]Discurso, Audiencia
interreligiosa (3 noviembre 2016).

[13]Discursoa los participantes al
tercer Encuentro Mundial de los
Movimientos Populares (5
noviembre 2016).

[14] Cf. Discurso en el Encuentro
interreligioso con el Jeque de los
musulmanes del Caucaso y con


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_camino-paz.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html

representantes de las demas
comunidades religiosas del pais,
Baku (2 octubre 2016).

[15]Discurso, Asis (20 septiembre
2016).

[16] Cf. Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia, 90-130.

[171Ibid., 133.194.234.

[18] Cf. Mensaje con ocasion de la
Conferencia sobre el impacto
humanitario de las armas atomicas (7
diciembre 2014).

[19] Carta Enc. Laudato si’, 230.

[20] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
227.

[21] Cf. Carta Enc. Laudato si’, 16.117.
138.

[22] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
228.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#230
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#16
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#117
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

[23] Carta apostdlica en forma de
«Motu Proprio» con la que se instituye
el Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral (17
agosto 2016).

[24] Regina Coeli, Belén (25 mayo
2014).

[25]Llamamiento, Asis (20 septiembre
2016).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/50-jornada-
mundial-paz-papa-francisco/
(07/02/2026)


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#Llamamiento
https://opusdei.org/es-do/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-do/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-do/article/50-jornada-mundial-paz-papa-francisco/

	«La no violencia: un estilo de política para la paz»

