
opusdei.org

5. Desprendido de
las cosas

Memoria del Beato Josemaría
Escrivá, entrevista de Salvador
Bernal a Mons. Javier
Echevarría.

05/01/2012

La pobreza es otra virtud muy
importante, que alcanza en la vida de
Mons. Escrivá de Balaguer y en el
espíritu del Opus Dei notas
realmente originales, no siempre
bien comprendidas. Para un
cristiano corriente, para un padre o
madre de familia, la pobreza no es



sólo austeridad o renuncia; exige
también un testimonio explícito de
amor y servicio, de solidaridad, como
se expone con cierto detenimiento,
entre otros lugares,
enConversaciones, 110-111. Esa
virtud, en términos laicales, no
significa sólo estar desasido, sino que
incluye poner a disposición, utilizar
las cosas creadas para resolver los
problemas de la vida humana, y
para establecer el ambiente
espiritual y material que facilita el
desarrollo de las personas y de las
comunidades. Pero, sin duda, su
fundamento radica en la estricta
sobriedad personal. Mons. Escrivá de
Balaguer aludió muchas veces a que
sus años de Logroño, después de la
quiebra en la empresa paterna,
fueron una auténtica escuela en
muchos detalles de la vida cotidiana
y, concretamente, de la pobreza.

Aprendió entonces a llevar con garbo
las privaciones, haciendo agradable



la vida a los demás sin quejarse por
el trabajo o por la falta de servicio
doméstico. Se le quedó muy grabado
el semblante de don José, lleno de
paz y sonriente, que daba al hogar
alegría y serenidad, reforzando la
unión de la familia; y también
recordaba vivamente la laboriosidad
y el sacrificio generoso de su madre y
de su hermana, que sabían mantener
el tono distinguido del hogar, aunque
no dispusiesen de los medios de que
gozaban en Barbastro.

Fue una pobreza vergonzante,
llevada con extraordinario señorío,
que perfiló todavía mucho más el
agudo ingenio del Fundador del Opus
Dei, ya que descubría los detalles con
que sus padres se esforzaban, sin
mezquindad, en sacar el máximo
provecho de todo lo que poseían,
para hacer amable la convivencia.



Ya en Roma, en los años cincuenta,
Vd. ha sido testigo de excepción de la
vida de Mons. Escrivá de Balaguer.

Jamás le he visto con preocupación o
interés por tener algo personal,
porque pensaba que todos los medios
materiales había que dedicarlos a la
labor apostólica. Por ejemplo, se
había preocupado de ir formando
una buena biblioteca teológica,
filosófica y jurídica. Sin embargo,
nunca puso en los libros su nombre
ni, mucho menos, escribió sobre las
páginas o las subrayó: quería que los
utilizasen los demás, sin sentirse
propietario.

En cuanto a los corrientes objetos de
aseo personal y los instrumentos de
trabajo, tenía lo imprescindible.
Utilizaba una pluma con punto
gordo, y posteriormente bolígrafo.
Aprovechaba el papel al máximo:
incluso, dividía los sobres viejos -si
no contenían cartas- a modo de



fichas pequeñas, en las que tomaba
notas. Alguna vez, bromeaba, a
propósito de su costumbre de
escribir en hojas ya usadas por el
otro lado: ¡no escribo de canto,
porque no es posible!

Para hacernos comprender la
necesidad de cuidar las prendas,
recordaba -ya lo he mencionado- el
comportamiento de aquel que dejaba
la ropa de cualquier manera: es
cierto que las cosas deben
consumirse, y gastarse, pero
sabiendo que no debemos tratarlas
mal, sino que es necesario hacerlas
durar, ya que no son nuestras: son
un medio para nuestra santidad y
para nuestro apostolado, porque
hemos de utilizarlas como
administradores, y no como
propietarios que despilfarran lo
que tienen.

No admitió más que lo indispensable
para su vestido. Recuerdo que, en



una ocasión, le regalaron un jersey
de lana, e inmediatamente lo envió al
almacén, porque ya utilizaba uno.
Cuando le comentamos que podía
guardarlo, hasta que se le rompiera
el otro, no lo admitió: ¿queréis que
deje de practicar la bendita
pobreza, que nos lleva a no tener
más que lo necesario, y a veces
menos de lo necesario?

Desde que le conocí hasta 1972, usó
las mismas gafas, que había
adquirido en 1940. Cambió las de sol
en 1974, cuando le hicieron una
nueva graduación; se las había
comprado en 1940 un miembro del
Opus Dei, después de acompañarle
en algunos viajes durante la
primavera y el verano, cuando el sol
brilla fuerte. Inicialmente, le llamó la
atención, por pensar que era un
objeto innecesario. Después, con el
paso del tiempo, agradeció aquel
gesto filial, y comprendió que le
habían dado posibilidad de trabajar



más: no dejó de pedir perdón a aquel
hijo suyo.

Cuando rindió su alma al Señor, no
costó absolutamente ningún esfuerzo
recoger y guardar los objetos de uso
personal, pues no tenía más que lo
imprescindible.

¿Cómo era su habitación personal?

Había en su dormitorio cuatro
muebles muy baratos: una cama de
hierro hecha por un herrero, que
costó exactamente veinticinco mil
liras en 1953; una banqueta, armada
con maderas de cajones de fruta, y
tapizada por arriba con una tela
modesta, que no se ha cambiado
desde 1952. Finalmente, un sillón de
madera y una mesa que estaban
entre el mobiliario de la Villa,
cuando se adquirió. Se colocó al lado
una lámpara de pie para que pudiera
trabajar. Como decoración, durante
bastante tiempo, no tuvo nada más
que una imagen pequeña de la



Virgen, que luego pudo ser sustituida
por un cuadro de la Sagrada Familia
que regalaron en Palermo.

Accedió a que se pusiese en el
dormitorio un crucifijo de bronce
sobre una cruz de madera grande. Y
más tarde se trajeron de Madrid
unos azulejos con las palabras:
"Aparta, Señor, de mí lo que me
aparte de Ti".

Fue luego poniendo algunos otros
objetos, que eran despertadores para
su presencia de Dios. En el aplique de
luz que había junto a la cabecera de
la cama colocó un rosario grande con
la medalla central de la Virgen de
Guadalupe. Instaló también unos
azulejos -que decoró un miembro del
Opus Dei en la mufla usada para las
obras-, en los que se representa un
Sagrado Corazón traspasado por una
flecha, con las abreviaturas de las
palabras Iesus Christus, y debajo, 
Deus Homo.



Dejó también, en una tablita muy
pobre de las que se utilizaban en la
construcción, una lámina de papel
con la figura impresa de su paisano,
San José de Calasanz. Junto a ese
cuadrito había colocado una cruz de
Caravaca, que es una cruz metálica
con cuatro brazos, en lugar de sólo
los dos habituales, formados por dos
travesaños paralelos. Pasados los
años, debajo del cuadro de la
Sagrada Familia, tuvo una pequeña
imagen de San Antón -su patrono-,
que le regaló un chamarilero
romano.

El pavimento era pobre y gélido. Al
final de su vida, en 1974, Mons.
Álvaro del Portillo y yo decidimos
que se pusiera una moqueta, para
evitar el frío. Tomamos esa decisión,
teniendo en cuenta su propensión a
las infecciones bronquiales, después
de que se hubiera caído al suelo más
de una vez. Su primera reacción,
puesto que no le habíamos



preguntado para evitar su negativa,
fue de disgusto, por hacer ese gasto
pensando en su persona. Lo aceptó
después de comentarle que
habíamos actuado de acuerdo con los
médicos.

Sin embargo, el Fundador del Opus
Dei daba importancia a otras
exigencias de la pobreza laical:
buscar y usar adecuadamente los
medios necesarios, trabajar con
empeño, aprovechar a fondo el
tiempo, servir a los demás.

No se cansó de insistir en el recto uso
de los medios materiales,
cuidándolos para que dieran su
máximo rendimiento y estando a la
vez desprendidos con alegría. He
presenciado también el rigor con que
exigía el desasimiento: no hemos de
sentirnos propietarios ni de un
céntimo, ni de un pequeño objeto.
Sería ridículo que, después de
haber entregado a Dios la vida



entera, nos quedásemos enredados
con un capricho o con una
pequeñez.

En 1951, le escuché algunas de las
exigencias de esta virtud: vamos a
concretar algunas señales de la
verdadera pobreza en nuestra
Obra: a) no tener ninguna cosa
como propia; b) no tener cosa
alguna superflua; c) no quejarse
cuando falta lo necesario; d)
cuando se trata de elegir, escoger
lo más pobre, lo menos simpático;
e) no maltratar nada de nuestro
uso, ni en nuestros Centros, ni en
los lugares donde trabajamos, ni
en cualquier sitio donde nos
encontremos; f) aprovechar el
tiempo.

Con incansable constancia, repetía: 
no os creéis falsas necesidades:
hay muchas cosas que parecen
indispensables, y en realidad no lo
son. Por ejemplo, en 1950 supo que



habían donado dos coches a un
Centro del Opus Dei.
Inmediatamente les aconsejó que se
quedasen con uno, si lo necesitaban,
y vendieran el otro para atender la
extensión de la labor de aquel lugar.
Les insistió en no tener cosas
superfluas, aunque fueran
obsequios; que si nos regalan un
elefante blanco, no vamos a meterlo
en casa; lo venderemos por el precio
que nos den, porque no sirve para
nuestro trabajo apostólico, y nosotros
hemos de utilizar las cosas de la
tierra para ayudar a las almas. Todo
lo demás, sin ninguna excepción, lo
dejamos.

En 1967, en la Sede Central, me hizo
una serie de consideraciones sobre la
pobreza: evitar que la gente deje de
comer innecesariamente; no perder
el tiempo en un trabajo mal
cumplido; saber superar la falta de
paciencia por la duración que
requiere una labor, o la precipitación



en la realización de la tarea con la
que nos hemos de santificar;
aprovechar las cosas sacándoles el
mejor partido posible; evitar el mal
ejemplo y, en cambio, pensar que
otras personas han de aprender, si
ven realizadas las tareas cotidianas
con amor de Dios y bien terminadas;
cuidar las cosas pequeñas y no
desperdiciarlas, porque pueden ser
fuente de un gasto inútil y constante;
pensar en la salud de los demás, al
preparar la comida.

Enseñó a los miembros del Opus Dei
a vivir con la responsabilidad de una
persona pobre, que utiliza las cosas,
gastando lo menos que puede. Por
eso, desde los comienzos, exigió que
cada uno ganase con su trabajo lo
necesario para su sostenimiento y
para ayudar a los apostolados de la
Obra. Hacía comprender a todos -a
los que acababan de llegar y a los
que llevaban muchos años- que no
podían desentenderse de la grave



obligación de no ser una carga, de
contentarse con lo indispensable, y
de colaborar con total generosidad
en las necesidades apostólicas del
mundo entero.

No parece posible exponerlo aquí
con detenimiento. Pero, como
insinuaba poco antes, el sentido
laical de la pobreza cristiana tiene
mucho que ver con la dignidad de la
persona humana, y está también en
la raíz de la justicia social. El
Fundador del Opus Dei subrayó
siempre esos aspectos, como medio
específico de santificación en medio
del mundo.

Inculcó y exigió el cumplimiento de
los deberes de justicia a todos los que
trataba: los padres, respecto de sus
hijos; los hijos, de sus padres; los
estudiantes, hacia su familia, la
sociedad y los maestros; los
profesores, cara a su ciencia, los
discípulos y la sociedad; las



autoridades, con los súbditos, al
ejercer el poder en su servicio; y, en
fin, cualquier profesional, a través
del cumplimiento bien acabado de su
trabajo.

Desde su juventud se interesó por los
ambientes más necesitados o
marginados; se dedicó
personalmente a atenderles cuando
comenzó su ministerio, y después, a
los que le rodeaban, les enseñó el
deber de ocuparse de los
menesterosos, de ayudarles en el
ejercicio de sus derechos, para que
pudiesen alcanzar el bienestar
adecuado, acorde con el desarrollo
de la dignidad humana. Al ver la
situación de obreros y campesinos, o
de los que se encontraban sin
trabajo, fomentó la conciencia de que
había que facilitarles vivienda,
alimentación, formación profesional
para ellos y para sus hijos, etc.



Promovió muchas labores a través de
miembros de la Obra, en muchos
países del mundo. Por ejemplo, en la
Prelatura de Yauyos, son
innumerables las iniciativas en favor
de campesinos que vivían en la
escasez y en la miseria más
increíbles: escuelas en diferentes
pueblos; centros para la formación
de la mujer; difusión de programas
radiofónicos. Y lo mismo ha sucedido
en México, donde se ha hecho una
formidable labor social entre los
habitantes de distintos valles,
contribuyendo a la elevación
humana del trabajo, y a la educación
de los hijos.

Como consecuencia del celo
apostólico del Fundador del Opus
Dei, se han multiplicado estas labores
en Italia, Portugal, España, Francia,
Estados Unidos, México, diferentes
países de América del Sur, de Asia y
de África: a sus hijos de todo el
mundo, les transmitía su ferviente



deseo de que pusieran en marcha
actividades de promoción social,
para defender la justicia y colocar a
los más necesitados en condiciones
de vivir con la dignidad debida a la
persona humana.

Tengo constancia de muchas
conversaciones de Mons. Escrivá de
Balaguer con dirigentes de empresas
de España, Italia, Suiza, Portugal,
México, Alemania, Argentina,
Filipinas, Venezuela, Brasil, etc.; se
trataba de católicos y no católicos, en
los que supo despertar la inquietud
positiva de servir a la sociedad. Con
gran sentido catequético, les
recordaba puntos fundamentales de
la doctrina de la Iglesia y les
animaba a hacer una amplia
promoción social, con sincera y
generosa dedicación. Les aclaraba
que eso no exigía cambiar de
ambiente o de condiciones de vida,
para poder influir entre sus iguales,
transmitiéndoles sus sanas



inquietudes, pero debían fomentar
un total desprendimiento de sus
riquezas, sabiéndose
administradores de los bienes de
Dios.

Les insistía, además, en que estaban
obligados a pagar, a todos los que
dependían de ellos, con la justicia y
equidad de quien tiene conciencia
cristiana o -al menos- desea respetar
la ley natural. Les encarecía su
propia responsabilidad, para hacer
precisamente en sus empresas e
industrias, esa labor cristiana, ya que
con esos negocios -si eran justos-
estaban facilitando empleo y
promoción a miles y miles de
personas; no podían tratar a sus
empleados como objetos o meros
servidores, sino como hermanos que
prestan un trabajo y necesitan el
respeto, la ayuda y la justa
retribución, para vivir bien ellos y
sus familias.



Los miembros del Opus Dei se
comprometen a ayudar al
sostenimiento de las labores
apostólicas mediante su trabajo
profesional, pero conservan el
patrimonio -si lo tienen-, sobre el que
deciden con libertad y
responsabilidad cristianas. Quizá por
esto, Mons. Escrivá de Balaguer
acentuaba tanto la necesidad de
hacer examen de conciencia sobre la
virtud de la pobreza.

Un padre de familia quiso hablar una
vez con el Fundador del Opus Dei,
para pedirle cuentas por la
dedicación de su hijo a la Obra,
alegando que poseía un gran
patrimonio y deseaba saber qué
destino se daría a esos bienes.
Después de escucharle
pacientemente, le contestó que lo
único que le interesaba de su hijo, si
tenía vocación, era que buscase con
afán la santidad propia y la de las
almas que trataba. Respecto al



patrimonio económico, aparte de
que su hijo tiene libertad para
disponer como le dé la gana, no me
interesa absolutamente ni una
perra gorda. Por mí puede hacer, si
quiere, una plaza de toros para su
ciudad natal.

En varias ocasiones le he oído que
aceptó con gozo la Voluntad del
Señor, cuando falleció -en 1932- Luis
Gordon, uno de los primeros
miembros del Opus Dei, y uno de los
pocos que había acabado ya su
carrera universitaria y estaba en
condiciones de ayudarle. Además, su
familia contaba con abundantes
medios económicos, y hubiera
podido contribuir al desarrollo de la
labor con su patrimonio, y con
donativos procedentes de sus
amistades. Siempre nos explicaba
que comprendió con claridad que
Dios le hacía ver así la necesidad de
estar desprendido de las cosas de la



tierra, hasta de lo que humanamente
se encuentra a nuestra disposición.

No se atribuía ningún mérito, cuando
evocaba este desasimiento. Y llegaba
siempre a la misma conclusión: ¡qué
bien hace las cosas el Señor! Me
dejaba ver, de una o de otra
manera, con constancia, que la
Obra era de Él, y tenía que
realizarla contando única y
exclusivamente con Él, sin
apoyarme para nada en los medios
humanos. Después, con buen humor,
añadía que su madre le repetía
muchas veces que el Señor había
previsto las cosas perfectamente,
porque -agregaba- "tienes las manos
horadadas y hubieses dado, a
cualquiera que te hubiese pedido
una limosna, hasta el último céntimo,
sin quedarte tan siquiera con lo
necesario para sobrevivir".

He de precisar que luchó contra el
peligro del aburguesamiento, y no



dejó de advertirlo a sus hijos, con
independencia de su situación social
o profesional. Quería evitar, hasta en
el más mínimo detalle, que alguno se
aburguesase. Gracias a esa
insistencia y a las disposiciones que
estableció, los miembros del Opus
Dei han aprendido a amar y a
practicar la pobreza, y procuran no
apartarse del rigor con que se vivió
desde los comienzos de la Obra,
sabiéndose administradores de los
bienes del Señor. Por eso, en sus
charlas, en sus meditaciones, se
preguntaba y preguntaba a los
demás si estábamos en condiciones
de responder con pobreza heroica a
la petición del Señor: redde mihi
rationem villicationis tuae ["dame
cuenta de tu gestión", Lucas 16,2].

Para recibir a las visitas, se
desplazaba desde el segundo piso,
donde trabajaba habitualmente, a la
zona de la planta baja. Como tenía
que caminar por lugares que se



utilizaban más bien poco, se
encendían al pasar las luces
eléctricas, y luego se apagaban. Un
día nos rogó que, en lugar de dar las
luces, abriésemos las ventanas,
porque así ahorraríamos el gasto. Ese
mismo día, al volver de las visitas,
nos comentó: al daros esa
indicación he pensado: Josemaría,
¿eres un roñoso? ¡No!: me doy
cuenta de que -en estos detalles
pequeños- podemos vivir la finura
del hombre que tiene cuidado de lo
que es de Dios o de lo que lleva a
Dios. La vida de los hombres está
llena de estos pequeños esfuerzos,
en los que se concreta la realidad
de nuestra respuesta, viviendo
también un desprendimiento de
todo lo que utilizamos.

No cabe duda de que esa atención a
las cosas pequeñas contribuía
también a disimular la carencia de
medios. Tal vez se puede añadir aquí
alguna otra anécdota.



Mientras se instalaba la Sede Central
del Opus Dei, comprobé cómo sacaba
provecho de todo, para obtener un
ambiente simpático y familiar, con lo
indispensable: por ejemplo, hacer un
repostero, con trapos de tela vieja;
visitar a los ropavejeros para
adquirir cosas simpáticas que, por
poco precio y con un mínimo de
arreglo, pudieran servir; recoger
fragmentos viejos de objetos
utilizados, para colocarlos en vitrinas
como recuerdos, como
ornamentación, etc. Aprendíamos
constantemente a sacar el máximo
provecho de lo que estaba en
nuestras manos, sin dejar que se
perdiera nada.

No escribía jamás en una hoja
colocada directamente sobre la mesa,
para no rayar la madera. Ponía
debajo una carpeta o varios papeles,
de manera que la presión de la
pluma, del lápiz, o del bolígrafo, no
dejase marcas sobre el tablero. Nos



enseñó así a quienes estábamos a su
alrededor, a no estropear las mesas. 
Además, nos insistía, os sirve de
pequeña mortificación, y
mantenéis la casa con la alegría
propia de un hogar cristiano, en el
que con todo este conjunto de
detalles materiales se vive la
caridad cristiana, facilitando el
ambiente de familia, y se siente la
responsabilidad de sacar adelante
una casa, evitando gastos
innecesarios. Presencié también
cómo explicaba a sus hijas el modo
de secar las copas de cristal, para
evitar que se rompiesen.

En 1950 me enseñó a subir las
escaleras, porque yo arrastraba un
poco los pies en cada peldaño.
Después de sugerirme que podía
ofrecer aquella mortificación de
levantar y bajar los pies sin rozarlos,
agregó: además, por la pobreza
bendita que vivimos, gastarás
menos los zapatos sin tanto roce,



estropearás menos los escalones
porque no los rayarás, y evitarás
que, pensando en los demás, la
gente descuide los lugares donde
vive o las cosas que utiliza.

Por esta misma razón de pobreza,
mandó poner unos pasos de lona
para cubrir la zona de las alfombras
donde se transitaba, con el fin de que
se estropearan menos. Se quitaban
cuando había visitas, y se volvían a
poner en cuanto el invitado se
marchaba. También nos enseñó que,
con cierta periodicidad, había que
cambiar las alfombras de posición,
girándolas ciento ochenta grados, de
manera que los lugares más
protegidos pasasen a ser, durante
algún tiempo, sitio de paso, y se
evitase un desgaste de la alfombra,
que obligara a cambiarla en un
tiempo relativamente corto.

En 1953 atendí una parte de las obras
de la Sede Central en las que se



estaban terminando los últimos
detalles. De acuerdo con el
electricista, decidí dejar un trozo de
hilo al descubierto, porque iba detrás
de un biombo, y no se vería. Como
medía diez centímetros, me pareció
que no tenía importancia. En cuanto
llegó Mons. Escrivá de Balaguer a esa
habitación, me llamó, y me dijo con
claridad que era necesario acabar las
cosas bien, por amor de Dios y por
pobreza. Se había pagado para que
aquello estuviera instalado sin
ningún hilo eléctrico a la vista,
porque con el tiempo aquel cable
podría gastarse o engancharse con
otro objeto. Además, no constituía
jamás una disculpa el hecho de que
no se vieran, porque nosotros
trabajamos para Dios y hemos de
hacer todo pensando que Él lo
contempla.

Y es también conocido, en fin, que
extremaba ese cuidado con cuanto se
relacionaba con el culto divino.



Sancta sancte tractanda. Le he
escuchado muchas veces estas
palabras. Adquirían un significado
profundo, que se traducía en la fe y
solicitud con que trataba todo lo que
directamente se refería al culto de
Dios. Ese cuidado -nos insistía- es
práctica del amor a Dios y práctica
de la virtud de la pobreza.

Quería que los objetos litúrgicos se
utilizasen sólo para lo que habían
sido hechos; sin dejarse llevar por el
perfeccionismo, ponía máxima
diligencia en lo que es para el culto.
Le gustaba recordar que en algunas
Cortes -y mencionaba la de
Inglaterra-, antes de las ceremonias
de protocolo, se hace un ensayo y se
utilizan los objetos con extremada
atención. Añadía que con mucho más
motivo hay que preparar las
ceremonias que se refieren a Dios
Nuestro Señor, aunque se repitan
todos los días.



Siempre me ha sorprendido su
reacción de dolor cuando, por
ligereza o falta de consideración, se
trataban con descuido los objetos
litúrgicos. Le he visto llamar muchas
veces la atención cuando las patenas
se caían, los cálices se colocaban mal,
o no se ordenaban bien los
ornamentos.

He presenciado también la piedad y
la unción con que limpiaba y
conservaba los vasos sagrados, y
cómo enseñaba a los sacerdotes a
purificar los cálices y las patenas,
para no rayar el dorado ni forzar la
copa, para evitar abolladuras, y para
que no se rompiera el vástago.

Animó a millares de sacerdotes a
velar con especial afecto por la
dignidad, la limpieza y la calidad de
los retablos, de tal manera -les
encarecía- que vuestros feligreses,
o las personas que dependen de
vuestra labor espiritual, vean a



través de esas realidades vuestra
fe, vuestro amor, vuestro
enamoramiento del Señor.

El 2 de octubre de 1968 se hallaba en
España, en una casa de retiros del
sur de la Península llamada
Pozoalbero. Por el aniversario, que
coincidía con los cuarenta años de la
fundación, se tuvo Bendición
solemne con el Santísimo. Era un día
bastante caluroso, y habían
preparado unos ornamentos
prestados, muy ricos, pero de mucho
peso. Me preguntaron si era
oportuno utilizarlos, y por el calor
que hacía, sugerí emplear los
habituales. Con su afán de
desaparecer, Mons. Escrivá de
Balaguer participó en la ceremonia
escondido en un rincón. Al terminar,
nos preguntó si no existían unos
ornamentos mejores para estos días
solemnes. Cuando le contesté que sí,
y le expliqué el motivo de mi
indicación, subrayó: me da alegría



tu caridad, pero -en lo sucesivo- si
no hay razón de verdadero peso,
fomenta el esplendor en el culto:
las molestias del calor en este caso
eran mínimas, y todas las
molestias serán siempre mínimas
al lado de la generosidad que Él ha
tenido y tiene con nosotros. No me
lo olvides durante toda tu vida, y
enséñalo a los demás: a Dios hemos
de darle siempre lo mejor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/5-
desprendido-de-las-cosas/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/5-desprendido-de-las-cosas/
https://opusdei.org/es-do/article/5-desprendido-de-las-cosas/
https://opusdei.org/es-do/article/5-desprendido-de-las-cosas/

	5. Desprendido de las cosas

