
opusdei.org

22 de octubre: San
Juan Pablo II

Esta es la primera vez que la
Iglesia celebra la festividad de
San Juan Pablo II. Con esta
ocasión, ofrecemos las homilías
que sus sucesores
pronunciaron en las misas de
exequias, beatificación y
canonización.

21/10/2014

Misa de exequias. 8 abril 2005

Homilía del Cardenal Ratzinger



«Sígueme», dice el Señor resucitado
a Pedro, como su última palabra a
este discípulo elegido para apacentar
a sus ovejas. «Sígueme», esta palabra
lapidaria de Cristo puede
considerarse la llave para
comprender el mensaje que viene de
la vida de nuestro llorado y amado
Papa Juan Pablo II, cuyos restos
mortales depositamos hoy en la
tierra como semilla de inmortalidad,
con el corazón lleno de tristeza pero
también de gozosa esperanza y de
profunda gratitud.

Estos son nuestros sentimientos y
nuestro ánimo. Hermanos y
hermanas en Cristo, presentes en la
Plaza de San Pedro, en las calles
adyacentes y en otros lugares
diversos de la ciudad de Roma,
poblada en estos días de una
inmensa multitud silenciosa y
orante. Saludo a todos cordialmente.



También en nombre del colegio de
cardenales saludo con deferencia a
los jefes de Estado, de gobierno y a
las delegaciones de los diversos
países. Saludo a las autoridades y a
los representantes de las Iglesias y
comunidades cristianas, al igual que
a los de las diversas religiones.
Saludo a los arzobispos, a los obispos,
sacerdotes, religiosos, religiosas y
fieles, llegados de todos los
continentes; de forma especial a los
jóvenes que Juan Pablo II amaba
definir el futuro y la esperanza de la
Iglesia. Mi saludo llega también a
todos los que en cualquier lugar del
mundo están unidos a nosotros a
través de la radio y la televisión, en
esta participación coral al rito
solemne de despedida del amado
pontífice.

«Sígueme». Cuando era un joven
estudiante, Karol Wojtyla era un
entusiasta de la literatura, del teatro,
de la poesía. Trabajando en una



fábrica química, circundado y
amenazado por el terror nazi,
escuchó la voz del Señor: ¡Sígueme!
En este contexto tan particular
comenzó a leer libros de filosofía y
de teología, entró después en el
seminario clandestino creado por el
cardenal Sapieha y después de la
guerra pudo completar sus estudios
en la facultad teológica de la
Universidad Jagellónica de Cracovia.
Tantas veces en sus cartas a los
sacerdotes y en sus libros
autobiográficos nos habló de su
sacerdocio, al que fue ordenado el 1
de noviembre de 1946. En esos textos
interpreta su sacerdocio, en
particular a partir de tres palabras
del Señor. En primer lugar esta: «No
me habéis elegido vosotros a mí,
sino que yo os he elegido a
vosotros y os he destinado para
que vayáis y deis fruto, y vuestro
permanezca». La segunda palabra
es: «El buen pastor da la vida por
sus ovejas». Y finalmente: «Como el



Padre me amó, así os he amado yo.
Permaneced en mi amor». En estas
palabras vemos el alma entera de
nuestro Santo Padre. Realmente ha
ido a todos los lugares,
incansablemente, para llevar fruto,
un fruto que permanece. «Levantaos,
vamos», es el título de su penúltimo
libro. «Levantaos, vamos». Con esas
palabras nos ha despertado de una fe
cansada, del sueño de los discípulos
de ayer y hoy. «Levantaos, vamos»,
nos dice hoy también a nosotros. El
Santo Padre fue además sacerdote
hasta el final porque ofreció su vida
a Dios por sus ovejas y por la entera
familia humana, en una entrega
cotidiana al servicio de la Iglesia y
sobre todo en las duras pruebas de
los últimos meses. Así se ha
convertido en una sola cosa con
Cristo, el buen pastor que ama sus
ovejas. Y, en fin, «permaneced en mi
amor»: el Papa, que buscó el
encuentro con todos, que tuvo una
capacidad de perdón y de apertura



de corazón para todos, nos dice hoy
también con estas palabras del
Señor: «Habitando en el amor de
Cristo, aprendemos, en la escuela de
Cristo, el arte del amor verdadero».

«Sígueme». En julio de 1958
comienza para el joven sacerdote
Karol Wojtyla una nueva etapa en el
camino con el Señor y tras el Señor.
Karol fue, como era habitual, con un
grupo de jóvenes apasionados de
canoa a los lagos Masuri para pasar
unas vacaciones juntos. Pero llevaba
consigo una carta que lo invitaba a
presentarse al primado de Polonia, el
cardenal Wyszynski y podía adivinar
solamente el motivo del encuentro:
su nombramiento como obispo
auxiliar de Cracovia. Dejar la
enseñanza universitaria, dejar esta
comunión estimulante con los
jóvenes, dejar la gran liza intelectual
para conocer e interpretar el
misterio de la criatura humana, para
hacer presente en el mundo de hoy la



interpretación cristiana de nuestro
ser, todo aquello debía parecerle
como un perderse a sí mismo, perder
aquello que constituía la identidad
humana de ese joven sacerdote.
Sígueme, Karol Wojtyla aceptó,
escuchando en la llamada de la
Iglesia la voz de Cristo. Y así se dio
cuenta de cuanto es verdadera la
palabra del Señor: «Quien pretenda
guardar su vida la perderá; y quien
la pierda la conservará viva».
Nuestro Papa —todos lo sabemos—
no quiso nunca salvar su propia vida,
tenerla para sí; quiso entregarse sin
reservas, hasta el último momento,
por Cristo y por nosotros. De esa
forma pudo experimentar cómo todo
lo que había puesto en manos del
Señor retornaba en un nuevo modo:
el amor a la palabra, a la poesía, a las
letras fue una parte esencial de su
misión pastoral y dio frescura nueva,
actualidad nueva, atracción nueva al
anuncio del Evangelio, también



precisamente cuando éste es signo de
contradicción.

«Sígueme». En octubre de 1978 el
cardenal Wojtyla escucha de nuevo
la voz del Señor. Se renueva el
diálogo con Pedro narrado en el
Evangelio de esta ceremonia: 
«Simón de Juan, ¿me amas?
Apacienta mis ovejas». A la
pregunta del Señor: Karol, ¿me
amas?, el arzobispo de Cracovia
respondió desde lo profundo de su
corazón: «Señor, tú lo sabes todo:
Tú sabes que te amo». El amor de
Cristo fue la fuerza dominante en
nuestro amado Santo Padre; quien lo
ha visto rezar, quien lo ha oído
predicar, lo sabe. Y así, gracias a su
profundo enraizamiento en Cristo
pudo llevar un peso, que supera las
fuerzas puramente humanas: Ser
pastor del rebaño de Cristo, de su
Iglesia universal. Este no es el
momento de hablar de los diferentes
aspectos de un pontificado tan rico.



Quisiera leer solamente dos pasajes
de la liturgia de hoy, en los que
aparecen elementos centrales de su
anuncio. En la primera lectura dice
San Pedro —y dice el Papa con San
Pedro—: «En verdad comprendo
que Dios no hace acepción de
personas, sino que en cualquier
pueblo le es agradable todo el que
le teme y obra la justicia. Ha
enviado su palabra a los hijos de
Israel, anunciando el Evangelio de
la paz por medio de Jesucristo, que
es Señor de todos». Y en la segunda
lectura, San Pablo —y con San Pablo
nuestro Papa difunto— nos exhorta
con fuerza: «Por tanto, hermanos
muy queridos y añorados, mi gozo
y mi corona, permaneced así,
queridísimos míos, firmes en el
Señor».

«Sígueme». Junto al mandato de
apacentar su rebaño, Cristo anunció
a Pedro su martirio. Con esta palabra
conclusiva y que resume el diálogo



sobre el amor y sobre el mandato de
pastor universal, el Señor recuerda
otro diálogo, que tuvo lugar en la
Ultima Cena. En este ocasión, Jesús
dijo: «Donde yo voy, vosotros no
podéis venir». Pedro dijo: «Señor,
¿dónde vas?». Le respondió Jesús: 
«Adonde yo voy, tú no puedes
seguirme ahora, me seguirás más
tarde». Jesús va de la Cena a la Cruz
y a la Resurrección y entra en el
misterio pascual; Pedro, sin embargo,
todavía no le puede seguir. Ahora —
tras la Resurrección— llegó este
momento, este "más tarde".
Apacentando el rebaño de Cristo,
Pedro entra en el misterio pascual, se
dirige hacia la Cruz y la
Resurrección. El Señor lo dice con
estas palabras, «...cuando eras más
joven ... ibas adonde querías; pero
cuando envejezcas extenderás tus
manos y otro te ceñirá y llevará
adonde no quieras». En el primer
período de su pontificado el Santo
Padre, todavía joven y repleto de



fuerzas, bajo la guía de Cristo fue
hasta los confines del mundo. Pero
después compartió cada vez más los
sufrimientos de Cristo, comprendió
cada vez mejor la verdad de las
palabras: «Otro te ceñirá...». Y
precisamente en esta comunión con
el Señor que sufre anunció el
Evangelio infatigablemente y con
renovada intensidad el misterio del
amor hasta el fin.

Ha interpretado para nosotros el
misterio pascual como misterio de la
divina misericordia. Escribe en su
último libro: El límite impuesto al
mal «es en definitiva la divina
misericordia». Y reflexionando sobre
el atentado dice: «Cristo, sufriendo
por todos nosotros, ha conferido un
nuevo sentido al sufrimiento; lo ha
introducido en una nueva dimensión,
en un nuevo orden: el del amor... Es el
sufrimiento que quema y consume el
mal con la llama del amor y obtiene
también del pecado un multiforme



florecimiento de bien». Animado por
esta visión, el Papa ha sufrido y
amado en comunión con Cristo, y por
eso, el mensaje de su sufrimiento y
de su silencio ha sido tan elocuente y
fecundo.

Divina Misericordia: El Santo Padre
encontró el reflejo más puro de la
misericordia de Dios en la Madre de
Dios. El, que había perdido a su
madre cuando era muy joven, amó
todavía más a la Madre de Dios.
Escuchó las palabras del Señor
crucificado como si estuvieran
dirigidas a él personalmente: «¡Aquí
tienes a tu madre!». E hizo como el
discípulo predilecto: la acogió en lo
íntimo de su ser (eis ta idia: Jn 19,27) -
Totus tuus. Y de la madre aprendió a
conformarse con Cristo.

Ninguno de nosotros podrá olvidar
como en el último domingo de
Pascua de su vida, el Santo Padre,
marcado por el sufrimiento, se



asomó una vez más a la ventana del
Palacio Apostólico Vaticano y dio la
bendición Urbi et Orbi por última
vez. Podemos estar seguros de que
nuestro amado Papa está ahora en la
ventana de la casa del Padre, nos ve
y nos bendice. Sí, bendíganos, Santo
Padre. Confiamos tu querida alma a
la Madre de Dios, tu Madre, que te ha
guiado cada día y te guiará ahora a la
gloria eterna de su Hijo, Jesucristo
Señor nuestro. Amén.

* * *

Misa de beatificación. 1 mayo 2011

Homilía del Papa Emérito Benedicto
XVI

Queridos hermanos y hermanas:

Hace seis años nos encontrábamos
en esta Plaza para celebrar los
funerales del Papa Juan Pablo II. El
dolor por su pérdida era profundo,
pero más grande todavía era el



sentido de una inmensa gracia que
envolvía a Roma y al mundo entero,
gracia que era fruto de toda la vida
de mi amado Predecesor y,
especialmente, de su testimonio en el
sufrimiento. Ya en aquel día
percibíamos el perfume de su
santidad, y el Pueblo de Dios
manifestó de muchas maneras su
veneración hacia él. Por eso, he
querido que, respetando
debidamente la normativa de la
Iglesia, la causa de su beatificación
procediera con razonable rapidez. Y
he aquí que el día esperado ha
llegado; ha llegado pronto, porque
así lo ha querido el Señor: Juan Pablo
II es beato.

Deseo dirigir un cordial saludo a
todos los que, en número tan grande,
desde todo el mundo, habéis venido a
Roma, para esta feliz circunstancia, a
los señores cardenales, a los
patriarcas de las Iglesias católicas
orientales, hermanos en el



episcopado y el sacerdocio,
delegaciones oficiales, embajadores y
autoridades, personas consagradas y
fieles laicos, y lo extiendo a todos los
que se unen a nosotros a través de la
radio y la televisión.

Éste es el segundo domingo de
Pascua, que el beato Juan Pablo II
dedicó a la Divina Misericordia. Por
eso se eligió este día para la
celebración de hoy, porque mi
Predecesor, gracias a un designio
providencial, entregó el espíritu a
Dios precisamente en la tarde de la
vigilia de esta fiesta. Además, hoy es
el primer día del mes de mayo, el
mes de María; y es también la
memoria de san José obrero. Estos
elementos contribuyen a enriquecer
nuestra oración, nos ayudan a
nosotros que todavía peregrinamos
en el tiempo y el espacio. En cambio,
qué diferente es la fiesta en el Cielo
entre los ángeles y santos. Y, sin
embargo, hay un solo Dios, y un



Cristo Señor que, como un puente
une la tierra y el cielo, y nosotros nos
sentimos en este momento más cerca
que nunca, como participando de la
Liturgia celestial.

«Dichosos los que crean sin haber
visto» (Jn 20, 29). En el evangelio de
hoy, Jesús pronuncia esta
bienaventuranza: la
bienaventuranza de la fe. Nos
concierne de un modo particular,
porque estamos reunidos
precisamente para celebrar una
beatificación, y más aún porque hoy
un Papa ha sido proclamado Beato,
un Sucesor de Pedro, llamado a
confirmar en la fe a los hermanos.
Juan Pablo II es beato por su fe,
fuerte y generosa, apostólica. E
inmediatamente recordamos otra
bienaventuranza: «¡Dichoso tú,
Simón, hijo de Jonás!, porque eso
no te lo ha revelado nadie de carne
y hueso, sino mi Padre que está en
el cielo» (Mt 16, 17). ¿Qué es lo que



el Padre celestial reveló a Simón?
Que Jesús es el Cristo, el Hijo del Dios
vivo. Por esta fe Simón se convierte
en «Pedro», la roca sobre la que Jesús
edifica su Iglesia. La
bienaventuranza eterna de Juan
Pablo II, que la Iglesia tiene el gozo
de proclamar hoy, está incluida en
estas palabras de Cristo: «Dichoso,
tú, Simón» y «Dichosos los que
crean sin haber visto». Ésta es la
bienaventuranza de la fe, que
también Juan Pablo II recibió de Dios
Padre, como un don para la
edificación de la Iglesia de Cristo.

Pero nuestro pensamiento se dirige a
otra bienaventuranza, que en el
evangelio precede a todas las demás.
Es la de la Virgen María, la Madre del
Redentor. A ella, que acababa de
concebir a Jesús en su seno, santa
Isabel le dice: «Dichosa tú, que has
creído, porque lo que te ha dicho el
Señor se cumplirá» (Lc 1, 45). La
bienaventuranza de la fe tiene su



modelo en María, y todos nos
alegramos de que la beatificación de
Juan Pablo II tenga lugar en el
primer día del mes mariano, bajo la
mirada maternal de Aquella que, con
su fe, sostuvo la fe de los Apóstoles, y
sostiene continuamente la fe de sus
sucesores, especialmente de los que
han sido llamados a ocupar la
cátedra de Pedro. María no aparece
en las narraciones de la resurrección
de Cristo, pero su presencia está
como oculta en todas partes: ella es
la Madre a la que Jesús confió cada
uno de los discípulos y toda la
comunidad. De modo particular,
notamos que la presencia efectiva y
materna de María ha sido registrada
por san Juan y san Lucas en los
contextos que preceden a los del
evangelio de hoy y de la primera
lectura: en la narración de la muerte
de Jesús, donde María aparece al pie
de la cruz (cf. Jn 19, 25); y al
comienzo de los Hechos de los
Apóstoles, que la presentan en medio



de los discípulos reunidos en oración
en el cenáculo (cf. Hch. 1, 14).

También la segunda lectura de hoy
nos habla de la fe, y es precisamente
san Pedro quien escribe, lleno de
entusiasmo espiritual, indicando a
los nuevos bautizados las razones de
su esperanza y su alegría. Me
complace observar que en este
pasaje, al comienzo de su Primera
carta, Pedro no se expresa en un
modo exhortativo, sino indicativo;
escribe, en efecto: «Por ello os
alegráis», y añade: «No habéis visto
a Jesucristo, y lo amáis; no lo veis,
y creéis en él; y os alegráis con un
gozo inefable y transfigurado,
alcanzando así la meta de vuestra
fe: vuestra propia salvación» (1 P 1,
6.8-9). Todo está en indicativo porque
hay una nueva realidad, generada
por la resurrección de Cristo, una
realidad accesible a la fe. «Es el
Señor quien lo ha hecho –dice el



Salmo (118, 23)– ha sido un milagro
patente», patente a los ojos de la fe.

Queridos hermanos y hermanas, hoy
resplandece ante nuestros ojos, bajo
la plena luz espiritual de Cristo
resucitado, la figura amada y
venerada de Juan Pablo II. Hoy, su
nombre se añade a la multitud de
santos y beatos que él proclamó
durante sus casi 27 años de
pontificado, recordando con fuerza
la vocación universal a la medida
alta de la vida cristiana, a la
santidad, como afirma la
Constitución conciliar sobre la Iglesia
Lumen gentium. Todos los miembros
del Pueblo de Dios –obispos,
sacerdotes, diáconos, fieles laicos,
religiosos, religiosas– estamos en
camino hacia la patria celestial,
donde nos ha precedido la Virgen
María, asociada de modo singular y
perfecto al misterio de Cristo y de la
Iglesia. Karol Wojtyla, primero como
Obispo Auxiliar y después como



Arzobispo de Cracovia, participó en
el Concilio Vaticano II y sabía que
dedicar a María el último capítulo del
Documento sobre la Iglesia
significaba poner a la Madre del
Redentor como imagen y modelo de
santidad para todos los cristianos y
para la Iglesia entera. Esta visión
teológica es la que el beato Juan
Pablo II descubrió de joven y que
después conservó y profundizó
durante toda su vida. Una visión que
se resume en el icono bíblico de
Cristo en la cruz, y a sus pies María,
su madre. Un icono que se encuentra
en el evangelio de Juan (19, 25-27) y
que quedó sintetizado en el escudo
episcopal y posteriormente papal de
Karol Wojtyla: una cruz de oro, una
«eme» abajo, a la derecha, y el lema:
«Totus tuus», que corresponde a la
célebre expresión de san Luis María
Grignion de Monfort, en la que Karol
Wojtyla encontró un principio
fundamental para su vida: «Totus
tuus ego sum et omnia mea tua sunt.



Accipio Te in mea omnia. Praebe mihi
cor tuum, Maria -Soy todo tuyo y todo
cuanto tengo es tuyo. Tú eres mi todo,
oh María; préstame tu corazón».
(Tratado de la verdadera devoción a
la Santísima Virgen, n. 266).

El nuevo Beato escribió en su
testamento: «Cuando, en el día 16 de
octubre de 1978, el cónclave de los
cardenales escogió a Juan Pablo II, el
primado de Polonia, cardenal Stefan
Wyszynski, me dijo: "La tarea del
nuevo Papa consistirá en introducir a
la Iglesia en el tercer milenio"». Y
añadía: «Deseo expresar una vez más
gratitud al Espíritu Santo por el gran
don del Concilio Vaticano II, con
respecto al cual, junto con la Iglesia
entera, y en especial con todo el
Episcopado, me siento en deuda. Estoy
convencido de que durante mucho
tiempo aún las nuevas generaciones
podrán recurrir a las riquezas que
este Concilio del siglo XX nos ha
regalado. Como obispo que participó



en el acontecimiento conciliar desde el
primer día hasta el último, deseo
confiar este gran patrimonio a todos
los que están y estarán llamados a
aplicarlo. Por mi parte, doy las
gracias al eterno Pastor, que me ha
permitido estar al servicio de esta
grandísima causa a lo largo de todos
los años de mi pontificado». ¿Y cuál es
esta «causa»? Es la misma que Juan
Pablo II anunció en su primera Misa
solemne en la Plaza de San Pedro,
con las memorables palabras: «¡No
temáis! ¡Abrid, más todavía, abrid de
par en par las puertas a Cristo!».
Aquello que el Papa recién elegido
pedía a todos, él mismo lo llevó a
cabo en primera persona: abrió a
Cristo la sociedad, la cultura, los
sistemas políticos y económicos,
invirtiendo con la fuerza de un
gigante, fuerza que le venía de Dios,
una tendencia que podía parecer
irreversible. Con su testimonio de fe,
de amor y de valor apostólico,
acompañado de una gran



humanidad, este hijo ejemplar de la
Nación polaca ayudó a los cristianos
de todo el mundo a no tener miedo
de llamarse cristianos, de pertenecer
a la Iglesia, de hablar del Evangelio.
En una palabra: ayudó a no tener
miedo de la verdad, porque la verdad
es garantía de libertad. Más en
síntesis todavía: nos devolvió la
fuerza de creer en Cristo, porque
Cristo es Redemptor hominis,
Redentor del hombre: el tema de su
primera Encíclica e hilo conductor de
todas las demás.

Karol Wojtyla subió al Solio de Pedro
llevando consigo la profunda
reflexión sobre la confrontación
entre el marxismo y el cristianismo,
centrada en el hombre. Su mensaje
fue éste: el hombre es el camino de la
Iglesia, y Cristo es el camino del
hombre. Con este mensaje, que es la
gran herencia del Concilio Vaticano II
y de su «timonel», el Siervo de Dios el
Papa Pablo VI, Juan Pablo II condujo



al Pueblo de Dios a atravesar el
umbral del Tercer Milenio, que
gracias precisamente a Cristo él pudo
llamar «umbral de la esperanza». Sí,
él, a través del largo camino de
preparación para el Gran Jubileo, dio
al cristianismo una renovada
orientación hacia el futuro, el futuro
de Dios, trascendente respecto a la
historia, pero que incide también en
la historia. Aquella carga de
esperanza que en cierta manera se le
dio al marxismo y a la ideología del
progreso, él la reivindicó
legítimamente para el cristianismo,
restituyéndole la fisonomía auténtica
de la esperanza, de vivir en la
historia con un espíritu de
«adviento», con una existencia
personal y comunitaria orientada a
Cristo, plenitud del hombre y
cumplimiento de su anhelo de
justicia y de paz.

Quisiera finalmente dar gracias
también a Dios por la experiencia



personal que me concedió, de
colaborar durante mucho tiempo con
el beato Papa Juan Pablo II. Ya antes
había tenido ocasión de conocerlo y
de estimarlo, pero desde 1982,
cuando me llamó a Roma como
Prefecto de la Congregación para la
Doctrina de la Fe, durante 23 años
pude estar cerca de él y venerar cada
vez más su persona. Su profundidad
espiritual y la riqueza de sus
intuiciones sostenían mi servicio. El
ejemplo de su oración siempre me ha
impresionado y edificado: él se
sumergía en el encuentro con Dios,
aun en medio de las múltiples
ocupaciones de su ministerio. Y
después, su testimonio en el
sufrimiento: el Señor lo fue
despojando lentamente de todo, sin
embargo él permanecía siempre
como una «roca», como Cristo
quería. Su profunda humildad,
arraigada en la íntima unión con
Cristo, le permitió seguir guiando a la
Iglesia y dar al mundo un mensaje



aún más elocuente, precisamente
cuando sus fuerzas físicas iban
disminuyendo. Así, él realizó de
modo extraordinario la vocación de
cada sacerdote y obispo: ser uno con
aquel Jesús al que cotidianamente
recibe y ofrece en la Iglesia.

¡Dichoso tú, amado Papa Juan Pablo,
porque has creído! Te rogamos que
continúes sosteniendo desde el Cielo
la fe del Pueblo de Dios. Desde el
Palacio nos has bendecido muchas
veces en esta Plaza. Hoy te rogamos:
Santo Padre: bendícenos. Amén.

* * *

Misa de canonización. 27 abril 2014

Homilía de Papa Francisco

En el centro de este domingo, con el
que se termina la octava de pascua, y
que san Juan Pablo II quiso dedicar a
la Divina Misericordia, están las
llagas gloriosas de Cristo resucitado.



Él ya las enseñó la primera vez que
se apareció a los apóstoles la misma
tarde del primer día de la semana, el
día de la resurrección. Pero Tomás
aquella tarde, como hemos
escuchado, no estaba; y, cuando los
demás le dijeron que habían visto al
Señor, respondió que, mientras no
viera y tocara aquellas llagas, no lo
creería. Ocho días después, Jesús se
apareció de nuevo en el cenáculo, en
medio de los discípulos: Tomás
también estaba; se dirigió a él y lo
invitó a tocar sus llagas. Y entonces,
aquel hombre sincero, aquel hombre
acostumbrado a comprobar
personalmente las cosas, se arrodilló
delante de Jesús y dijo: «Señor mío y
Dios mío» (Jn 20,28).

Las llagas de Jesús son un escándalo
para la fe, pero son también la
comprobación de la fe. Por eso, en el
cuerpo de Cristo resucitado las llagas
no desaparecen, permanecen,
porque aquellas llagas son el signo



permanente del amor de Dios por
nosotros, y son indispensables para
creer en Dios. No para creer que Dios
existe, sino para creer que Dios es
amor, misericordia, fidelidad. San
Pedro, citando a Isaías, escribe a los
cristianos: «Sus heridas nos han
curado» (1 P 2,24; cf. Is 53,5).

San Juan XXIII y san Juan Pablo II
tuvieron el valor de mirar las heridas
de Jesús, de tocar sus manos llagadas
y su costado traspasado. No se
avergonzaron de la carne de Cristo,
no se escandalizaron de él, de su
cruz; no se avergonzaron de la carne
del hermano (cf. Is 58,7), porque en
cada persona que sufría veían a
Jesús. Fueron dos hombres valerosos,
llenos de la parresia del Espíritu
Santo, y dieron testimonio ante la
Iglesia y el mundo de la bondad de
Dios, de su misericordia.

Fueron sacerdotes y obispos y papas
del siglo XX. Conocieron sus



tragedias, pero no se abrumaron. En
ellos, Dios fue más fuerte; fue más
fuerte la fe en Jesucristo Redentor
del hombre y Señor de la historia; en
ellos fue más fuerte la misericordia
de Dios que se manifiesta en estas
cinco llagas; más fuerte, la cercanía
materna de María.

En estos dos hombres contemplativos
de las llagas de Cristo y testigos de su
misericordia había «una esperanza
viva», junto a un «gozo inefable y
radiante» (1 P 1,3.8). La esperanza y
el gozo que Cristo resucitado da a sus
discípulos, y de los que nada ni nadie
les podrá privar. La esperanza y el
gozo pascual, purificados en el crisol
de la humillación, del vaciamiento,
de la cercanía a los pecadores hasta
el extremo, hasta la náusea a causa
de la amargura de aquel cáliz. Ésta es
la esperanza y el gozo que los dos
papas santos recibieron como un don
del Señor resucitado, y que a su vez
dieron abundantemente al Pueblo de



Dios, recibiendo de él un
reconocimiento eterno.

Esta esperanza y esta alegría se
respiraba en la primera comunidad
de los creyentes, en Jerusalén, de la
que hablan los Hechos de los
Apóstoles (cf. 2,42-47), como hemos
escuchado en la segunda Lectura. Es
una comunidad en la que se vive la
esencia del Evangelio, esto es, el
amor, la misericordia, con
simplicidad y fraternidad.

Y ésta es la imagen de la Iglesia que
el Concilio Vaticano II tuvo ante sí.
Juan XXIII y Juan Pablo II
colaboraron con el Espíritu Santo
para restaurar y actualizar la Iglesia
según su fisionomía originaria, la
fisionomía que le dieron los santos a
lo largo de los siglos. No olvidemos
que son precisamente los santos
quienes llevan adelante y hacen
crecer la Iglesia. En la convocatoria
del Concilio, san Juan XXIII demostró



una delicada docilidad al Espíritu
Santo, se dejó conducir y fue para la
Iglesia un pastor, un guía-guiado,
guiado por el Espíritu. Éste fue su
gran servicio a la Iglesia; por eso me
gusta pensar en él como el Papa de la
docilidad al Espíritu santo.

En este servicio al Pueblo de Dios,
san Juan Pablo II fue el Papa de la
familia. Él mismo, una vez, dijo que
así le habría gustado ser recordado,
como el Papa de la familia. Me gusta
subrayarlo ahora que estamos
viviendo un camino sinodal sobre la
familia y con las familias, un camino
que él, desde el Cielo, ciertamente
acompaña y sostiene.

Que estos dos nuevos santos pastores
del Pueblo de Dios intercedan por la
Iglesia, para que, durante estos dos
años de camino sinodal, sea dócil al
Espíritu Santo en el servicio pastoral
a la familia. Que ambos nos enseñen
a no escandalizarnos de las llagas de



Cristo, a adentrarnos en el misterio
de la misericordia divina que
siempre espera, siempre perdona,
porque siempre ama.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/22-de-octubre-
san-juan-pablo-ii/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/22-de-octubre-san-juan-pablo-ii/
https://opusdei.org/es-do/article/22-de-octubre-san-juan-pablo-ii/
https://opusdei.org/es-do/article/22-de-octubre-san-juan-pablo-ii/

	22 de octubre: San Juan Pablo II

