
opusdei.org

Meditaciones:
martes de la 28.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
martes de la 28.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: descubrir el
bien de lo que hacemos; la
castidad es afirmación gozosa;
reorientar nuestros deseos.

- Descubrir el bien de lo que
hacemos.

- La castidad es afirmación gozosa.

- Reorientar nuestros deseos.



JESÚS se encuentra en casa de un
fariseo. Cuando se pone a la mesa, el
anfitrión se extraña al ver que el
Señor no se ha lavado antes de la
comida. Y el Maestro, conociendo a
dónde se dirigían sus pensamientos,
le dice: «Así que vosotros, los
fariseos, limpiáis por fuera la copa y
el plato, pero vuestro interior está
lleno de rapiña y de maldad.
¡Insensatos! ¿Acaso quien hizo lo de
fuera no ha hecho también lo de
dentro?» (Lc 11,39-40).

El Señor no condenó la práctica de
lavarse. Lo que pretendió transmitir
fue más bien que, por encima de las
apariencias, cuenta realmente el
espíritu con que se realizan las
buenas obras. «Les decía que solo se
ocupaban de las cosas externas, y
despreciaban como ajenas las
interiores, porque ignoraban que lo



que se hacía con el cuerpo había que
hacerlo también con el alma»[1].

En este sentido, la santidad no
consiste en ir incorporando cada vez
más y más obras buenas en nuestra
vida. Para que realmente sean
buenas, es necesario que estas vayan
acompañadas de una interioridad
que se adhiera sinceramente a ese
bien; es decir, que desarrollemos una
actitud que lleva a reflexionar sobre
las razones de nuestro obrar, de
modo que nuestras acciones tengan
una raíz sana y tiendan además
hacia un bien valioso, aunque
aparentemente el resultado no sea
nítido en un primer momento. Por
ejemplo, luchar por no enfadarse
para evitar problemas y para que
nadie disturbe nuestra paz puede
movernos hasta cierto punto y puede
tener un origen en parte egoísta. En
cambio, si lo que nos impulsa es el
deseo de ser personas que
reaccionan serenamente para



preservar la caridad y unidad en un
grupo, nos ilusionará luchar en el día
a día, aunque en ocasiones nos
veamos un tanto gruñones,
susceptibles o rencorosos. Con el
tiempo y la gracia de Dios, nuestro
esfuerzo por ser sinceramente
mansos irá abriendo paso a nuevos
ideales, como el de llegar a una edad
avanzada siendo personas
encantadoras, que transmiten alegría
y comprensión.

SAN JOSEMARÍA solía considerar la
virtud de la castidad como una
«afirmación gozosa»[2]. Un
planteamiento así contrasta con el de
quien pone un excesivo énfasis en el
no, como si la virtud consistiera
simplemente en no hacer, no pensar
o no mirar. Nuevamente, la buena
acción requiere una buena tierra en
la que arraigar: necesita un buen



deseo, una intención noble que la
impulse. La castidad es, por tanto, un
sí al amor, porque es el amor lo que
la hace valiosa y le confiere su
sentido. Naturalmente, se ha de decir
no a ciertos actos o actitudes que le
son contrarios y que toda persona
sensata percibe precisamente como
negaciones del amor. Pero, a pesar
de requerir algunos noes, la castidad
es una realidad eminentemente
positiva.

En esta lucha, como con cualquiera
otra virtud, a veces será necesario
actuar contra la inclinación, y
entonces quizá los noes estarán más
presentes. Sin embargo, la
experiencia cristiana muestra la
importancia de recordar que ese no
es el objetivo; se trata solo de un paso
que, si no va seguido de otros,
formará solamente la capacidad de
frenarse, de reprimir nuestra
voluntad. Ordenar la tendencia a la
belleza y al placer significa integrar



la castidad en el bien de la persona:
conocer los propios anhelos,
purificarlos e integrarlos hasta
conferir unidad a nuestra vida, de
modo que los deseos y, en general,
nuestra sensibilidad, sean cada vez
más acordes con nuestra identidad y
la refuercen. Un corazón impuro es
un corazón fragmentado, sin rumbo;
un corazón puro, en cambio, es un
corazón que ha aprendido
progresivamente a unificar, a dar
una dirección armoniosa a las
distintas dimensiones de la vida.

Por eso, al fundador del Opus Dei le
gustaba considerar los frutos de una
vida templada, de una que no está
atada a las cosas que brillan pero que
no tienen valor. «Ese hombre sabe
prescindir de lo que produce daño a
su alma, y se da cuenta de que el
sacrificio es solo aparente: porque al
vivir así –con sacrificio– se libra de
muchas esclavitudes y logra, en lo
íntimo de su corazón, saborear todo



el amor de Dios. La vida recobra
entonces los matices que la
destemplanza difumina; se está en
condiciones de preocuparse de los
demás, de compartir lo propio con
todos, de dedicarse a tareas
grandes»[3].

A VECES podemos percibir en
nuestra vida algunos afectos
contrarios a nuestra identidad.
Darnos cuenta de esta realidad es el
primer paso para reorientar nuestros
deseos hacia lo que nos hace
verdaderamente felices. Ignorar o
despreciar esta valiosa información
que nos ofrecen las pasiones y los
sentimientos puede acabar
produciendo la división de la que
habla el Señor: una copa
perfectamente limpia por fuera, pero
sucia por dentro; muchas obras 
buenas, pero un corazón que quizá



no disfruta del todo con la vida que
está llevando. En ocasiones, esa
purificación que Jesús nos pide no
será tanto corregir un determinado
comportamiento externo, sino
redirigir los deseos latentes que se
hallan en nuestro corazón; deseos
que pueden manifestarse en
ilusiones no coherentes con nuestro
proyecto de vida o pequeñas
aspiraciones frustradas que no
terminamos de dejar en manos del
Señor y de afrontarlas con él.

«Dios nos ha hecho así: amasados de
deseo (...). Podemos decir, sin
exagerar, que nosotros somos lo que
deseamos. Porque son los deseos los
que ensanchan nuestra mirada e
impulsan la vida a ir más allá: más
allá de las barreras de la rutina, más
allá de una vida embotada en el
consumo, más allá de una fe
repetitiva y cansada, más allá del
miedo de arriesgarnos, de
comprometernos por los demás y por



el bien»[4]. Purificar nuestros deseos
nos conduce a disfrutar cada vez más
de la realidad tal como es, pues
encontramos en los distintos
momentos del día una oportunidad
de llevar a cabo el ideal que alimenta
nuestra existencia. Aprendemos a
saborear la valiosa felicidad que nos
ofrece cada jornada, sin vías de
escape y sin tensiones entre el
exterior y el interior: tanto las
acciones como las aspiraciones de
nuestro corazón pueden ser
coherentes con nuestra vocación.
Podemos pedir a la Virgen María que
nos ayude a tener un mayor
conocimiento de nuestros afectos,
para que podamos dirigirlos al Amor
que sostiene nuestra vida.

[1] Hegemonio, Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae 21



[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 5.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.

[4] Francisco, Homilía, 6-I-2022.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/meditation/

meditaciones-martes-de-la-28-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-martes-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-martes-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-martes-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-martes-de-la-28-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: martes de la 28.ª semana del Tiempo Ordinario

