
opusdei.org

Meditaciones: 29 de
diciembre

Reflexión para meditar el 29 de
diciembre. Los temas
propuestos son: la vocación de
Simeón a la esperanza;
encontrar a Jesús en la
Eucaristía; una espada
traspasará tu alma.

– La vocación de Simeón a la
esperanza

– Encontrar a Jesús en la Eucaristía

– Una espada traspasará tu alma



EL ESPÍRITU SANTO ha revelado a
Simeón que no morirá hasta haber
visto al Mesías. No es fácil imaginar
la manera mediante la cual se lo
comunicó. Podemos decir que
Simeón tiene una vocación a la
esperanza y, en cierto sentido,
también nosotros estamos llamados a
ella. Todos esperamos ver las obras
del Mesías: su gracia que sana, la
alegría y el gozo de la redención ya
en esta tierra. En Simeón, todos
hemos recibido una promesa de
salvación que se cumple aquí abajo,
en esta tierra, para nuestros ojos y
para nuestros oídos. El Mesías no
está lejos; ha bajado, se ha hecho uno
de nosotros, podemos tocarlo.

Tampoco sabemos cómo descubrió
Simeón al Niño. No se habla en el
evangelio de ningún signo exterior.
Todo parece indicar que fue el
mismo Espíritu el que impulsó a
Simeón a encontrarlo. Allí estaban
María y José con su primogénito. Era



inaudito que Dios se hiciera un niño,
era impensable que Dios fuera hijo
de una joven aparentemente tan
normal. Nada la diferenciaba de las
otras mujeres que les rodeaban, que
también acudirían con sus hijos
primogénitos para purificarse.
María, aunque no lo necesitaba, ahí
estaba, como una más, cumpliendo
por amor y no por obligación los
mandatos del Señor. De la misma
manera, su hijo, Jesús, tampoco tenía
por qué pagar por los pecados de los
hombres, pero cargó con nuestras
debilidades.

Nos puede desconcertar la forma en
que Dios se mostró y se nos muestra
cada día. Podemos ceder a la
dispersión y no descubrirlo cuando
pasa cerca de nosotros. Muchos le
confundieron con uno más de los
habitantes de Nazaret, uno de tantos
visitantes del templo. La venida del
Mesías y su plan para salvar a todos
los hombres son discretos, profundos



y delicados. Dios no se impone y por
eso ha querido tomar nuestra carne.
Podemos pedir a Dios que, como
Simeón, abramos los ojos para
contemplar la redención que está en
marcha.

«AHORA, Señor, puedes dejar a tu
siervo irse en paz, según tu palabra:
porque mis ojos han visto tu
salvación» (Lc 2,29-30). ¿Estamos
atentos para descubrir la salvación
de Dios, su acción escondida y
silenciosa, en todo lo que nos rodea?
En la Misa participamos de manera
directa en la salvación llevada a cabo
por Jesús. Tocamos su gracia y nos
apropiamos de sus méritos.
Comemos su cuerpo y bebemos su
sangre, de la que «una sola gota
puede liberar de todos los crímenes
al mundo entero»[1].



Simeón vio solamente una vez al
Niño. Toda una vida de espera
mereció la pena por ese instante. A
nosotros, en cambio, nos puede
suceder que, como Dios ha querido
venir tan cerca en la Eucaristía, nos
hayamos acostumbrado a tocar la
salvación. Nos parece demasiado
normal, demasiado parecido cada
día. A veces nos gustaría una puesta
en escena más espectacular. Frente a
esa tentación podemos imitar a los
pastores que estaban en vela cerca
de Belén. Eran «personas que
estaban a la espera de Dios y que no
se resignaban a su aparente lejanía
de su vida cotidiana. A un corazón
vigilante se le puede dirigir el
mensaje de la gran alegría: en esta
noche os ha nacido el Salvador. Sólo
el corazón vigilante es capaz de creer
en el mensaje. Sólo el corazón
vigilante puede infundir el ánimo de
encaminarse para encontrar a Dios
en las condiciones de un niño en el
establo»[2].



«¡Cuántos años comulgando a diario!
–Otro sería santo –me has dicho–, y
yo ¡siempre igual!»[3]. Estamos
convencidos de que lo divino es
arrollador, entusiasmante, y por eso
nos puede causar dolor nuestra
aparente frialdad. Pero Dios cuenta
también con ello. Simeón, por
ejemplo, se preparaba todos los días
para recibir al Mesías; cada vez tenía
más ganas de verlo, cada día podía
ser decisivo. El santo cura de Ars nos
prevenía ante la nostalgia de lo
extraordinario: «Más dichosos que
los santos del Antiguo Testamento,
no solamente poseemos a Dios por la
grandeza de su inmensidad, en
virtud de la cual se halla en todas
partes, sino que le tenemos con
nosotros como estuvo en el seno de
María durante nueve meses, como
estuvo en la cruz. Más afortunados
aún que los primeros cristianos,
quienes hacían cincuenta o sesenta
leguas de camino para tener la dicha
de verle; nosotros le poseemos en



cada parroquia, cada parroquia
puede gozar a su gusto de tan dulce
compañía. ¡Oh, pueblo feliz!»[4].

LA ESPADA clavada en el corazón de
la Madre de Jesús es el contrapunto
desgarrador en una escena donde
todo rezuma alegría y esperanza. Es
la sombra que pone de relieve lo real
de la escena. «María, en cambio, ante
la profecía de la espada que le
atravesará el alma, no dice nada.
Acoge en silencio, al igual que José,
esas palabras misteriosas que hacen
presagiar una prueba muy dolorosa
y expresan el significado más
auténtico de la presentación de Jesús
en el templo. En efecto, según el plan
divino, el sacrificio ofrecido entonces
de “un par de tórtolas o dos pichones,
conforme a lo que se dice en la
Ley” (Lc 2, 24), era un preludio del
sacrificio de Jesús»[5].



Nuestra vida también es un cuadro
con luces y sombras, un entretejerse
de esperanza y desánimo, de lucha y
derrotas. Dios lo sabe y en esa
aparente fragilidad es donde aparece
más cercano. Dios rechaza
decididamente la ficción de un
mundo perfecto, acabado y sin
problemas; se encuentra en la
fragilidad de lo cotidiano, en lo que
parece sin brillo. Esa apuesta divina
por la normalidad puede extrañar a
muchas almas pero es la
consecuencia de su opción por la
libertad. Dios no levanta la voz, no
fuerza la entrada en nuestras vidas.
La señal que nos ofrece la Navidad es
«la humildad de Dios llevada hasta el
extremo (...). Dios que nos mira con
ojos llenos de afecto, que acepta
nuestra miseria, Dios enamorado de
nuestra pequeñez»[6].

La Virgen, nuestra Madre, también
aprendió a descubrir a Dios en su
hijo recién nacido. Sus lágrimas, su



hambre y su sueño son divinos y son,
por eso, nuestra redención. «A partir
de la profecía de Simeón, María une
de modo intenso y misterioso su vida
a la misión dolorosa de Cristo: se
convertirá en la fiel cooperadora de
su Hijo para la salvación del género
humano»[7].

[1] Himno Adoro te devote.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 24-
XII-2008.

[3] San Josemaría, Camino n. 534.

[4] Santo Cura de Ars, Sermón sobre el
Corpus Christi.

[5] San Juan Pablo II, Audiencia
general, 18-XII-1996.

[6] Francisco, Homilía, 24-XII-2014.



[7] San Juan Pablo II, Audiencia
general, 18-XII-1996.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/meditation/

meditaciones-29-de-diciembre/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-29-de-diciembre/
https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-29-de-diciembre/
https://opusdei.org/es-cr/meditation/meditaciones-29-de-diciembre/

	Meditaciones: 29 de diciembre

