opusdei.org

Virtudes humanas

Homilia pronunciada por san
Josemaria Escriva el 6-1X-1941y
publicada en el libro 'Amigos de
Dios'. Trata sobre diversas
virtudes humanas: fortaleza,
serenidad, paciencia y
magnanimidad; la laboriosidad
y la diligencia; la veracidad y la
justicia; y sobre los frutos de la
templanza.

01/11/2023

Lo cuenta San Lucas, en el capitulo
séptimo: le rogo uno de los fariseos
que fuera a comer con él. Y habiendo



entrado en casa del fariseo, se puso a
la mesa. Llega entonces una mujer de
la ciudad, conocida publicamente
como pecadora, y se acerca para
lavar los pies a Jesus, que segun la
usanza de la época come recostado.
Las lagrimas son el agua de este
conmovedor lavatorio; el pafio que
seca, los cabellos. Con balsamo traido
en un rico vaso de alabastro, unge los
pies del Maestro. Y los besa.

El fariseo piensa mal. No le cabe en
la cabeza que Jesus albergue tanta
misericordia en su corazon. Si éste
fuese un profeta —imagina—, sabria
quién es y qué tal es la mujer. Jesus
lee sus pensamientos, y le aclara:
cves a esta mujer? Yo entré en tu casa
'y no me has dado agua con que se
lavaran mis pies; y ésta los ha bafiado
con sus lagrimas y los ha enjugado
con sus cabellos. Tu no me has dado el
osculo, y ésta, desde que llego, no ha
cesado de besar mis pies. Tu no has
ungido con oleo mi cabeza, y ésta



sobre mis pies ha derramado
perfumes. Por todo lo cual, te digo:
que le son perdonados muchos
pecados, porque ha amado mucho.

No podemos detenernos ahora en las
divinas maravillas del Corazon
misericordioso de Nuestro Sefior.
Vamos a fijarnos en otro aspecto de
la escena: en como Jesus echa de
menos todos esos detalles de cortesia
y delicadeza humanas, que el fariseo
no ha sido capaz de manifestarle.
Cristo esperfectus Deus, perfectus
homo, Dios, Segunda Persona de la
Trinidad Beatisima, y hombre
perfecto. Trae la salvacion, y no la
destruccion de la naturaleza; y
aprendemos de El que no es cristiano
comportarse mal con el hombre,
criatura de Dios, hecho a su imagen y
semejanza.



Virtudes humanas

Cierta mentalidad laicista y otras
maneras de pensar que podriamos
llamar pietistas, coinciden en no
considerar al cristiano como hombre
entero y pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarian
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caida pondria en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnacion de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne,
hombre, y habito en medio de
nosotros.

Mi experiencia de hombre, de
cristiano y de sacerdote me ensefa
todo lo contrario: no existe corazon,
por metido que esté en el pecado,
que no esconda, como el rescoldo
entre las cenizas, una lumbre de
nobleza. Y cuando he golpeado en
eso0s corazones, a solas y con la



palabra de Cristo, han respondido
siempre.

En este mundo, muchos no tratan a
Dios; son criaturas que quiza no han
tenido ocasion de escuchar la
palabra divina o que la han olvidado.
Pero sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reune
esas condiciones esta a punto de ser
generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el
fundamento de las sobrenaturales.

Es verdad que no basta esa
capacidad personal: nadie se salva
sin la gracia de Cristo. Pero si el
individuo conserva y cultiva un
principio de rectitud, Dios le allanara
el camino; y podra ser santo porque
ha sabido vivir como hombre de
bien.

Habréis, quiza, observado otros
casos, en cierto sentido



contrapuestos: tantos que se dicen
cristianos —porque han sido
bautizados y reciben otros
Sacramentos—, pero que se
muestran desleales, mentirosos,
insinceros, soberbios... Y caen de
golpe. Parecen estrellas que brillan
un momento en el cielo y, de pronto,
se precipitan irremisiblemente.

Si aceptamos nuestra
responsabilidad de hijos suyos, Dios
nos quiere muy humanos. Que la
cabeza toque el cielo, pero que las
plantas pisen bien seguras en la
tierra. El precio de vivir en cristiano
no es dejar de ser hombres o abdicar
del esfuerzo por adquirir esas
virtudes que algunos tienen, aun sin
conocer a Cristo. El precio de cada
cristiano es la Sangre redentora de
Nuestro Sefior, que nos quiere —
insisto— muy humanos y muy
divinos, con el emperfio diario de
imitarle a El, que es perfectus Deus,
perfectus homo.



No sabria determinar cudl es la
principal virtud humana: depende
del punto de vista desde el que se
mire. Ademas, la cuestion resulta
oclosa, porque no consiste en
practicar una o unas cuantas
virtudes: es preciso luchar por
adquirirlas y practicarlas todas. Cada
una se entrelaza con las demas, y asi,
el esfuerzo por ser sinceros, nos hace
justos, alegres, prudentes, serenos.

Tampoco me acaban de convencer
esas formas de discurrir, que
distinguen las virtudes personales de
las virtudes sociales. No cabe virtud
alguna que pueda facilitar el
egoismo; cada una redunda
necesariamente en bien de nuestra
alma y de las almas de los que nos
rodean. Hombres todos, y todos hijos
de Dios, no podemos concebir
nuestra vida como la afanosa
preparacion de un brillante
curriculum, de una lucida carrera.
Todos hemos de sentirnos solidarios



y, en el orden de la gracia, estamos
unidos por los lazos sobrenaturales
de la Comunion de los Santos.

A la vez, hemos de considerar que la
decision y la responsabilidad estan
en la libertad personal de cada uno, y
por eso las virtudes son también
radicalmente personales, de la
persona. Sin embargo, en esa batalla
de amor nadie pelea solo —ninguno
es un verso suelto, suelo repetir—: de
alguna manera, nos ayudamos o nos
perjudicamos. Todos somos
eslabones de una misma cadena.
Pide ahora conmigo, a Dios Sefior
Nuestro, que esa cadena nos ancle en
su Corazon, hasta que llegue el dia de
contemplarle cara a cara en el Cielo
para siempre.

Fortaleza, serenidad,
paciencia, magnanimidad

Vamos a considerar algunas de estas
virtudes humanas. Mientras yo



hable, vosotros, por vuestra cuenta,
mantened el didlogo con Nuestro
Sefior: rogadle que nos ayude a
todos, que nos anime a profundizar
hoy en el misterio de su Encarnacion,
para que también nosotros, en
nuestra carne, sepamos ser entre los
hombres testimonio vivo del que ha
venido para salvarnos.

El camino del cristiano, el de
cualquier hombre, no es facil.
Ciertamente, en determinadas
épocas, parece que todo se cumple
segun nuestras previsiones; pero esto
habitualmente dura poco. Vivir es
enfrentarse con dificultades, sentir
en el corazon alegrias y sinsabores; y
en esta fragua el hombre puede
adquirir fortaleza, paciencia,
magnanimidad, serenidad.

Es fuerte el que persevera en el
cumplimiento de lo que entiende que
debe hacer, segun su conciencia; el
que no mide el valor de una tarea



exclusivamente por los beneficios
que recibe, sino por el servicio que
presta a los demas. El fuerte, a veces,
sufre, pero resiste; llora quiza, pero
se bebe sus lagrimas. Cuando la
contradiccion arrecia, no se dobla.
Recordad el ejemplo que nos narra el
libro de los Macabeos: aquel anciano,
Eleazar, que prefiere morir antes que
quebrantar la ley de
Dios.Animosamente entregaré la vida
'y me mostraré digno de mi vejez,
dejando a los jovenes un ejemplo
noble, para morir valiente y
generosamente por nuestras
venerables y santas leyes.

El que sabe ser fuerte no se mueve
por la prisa de cobrar el fruto de su
virtud; es paciente. La fortaleza nos
conduce a saborear esa virtud
humana y divina de la paciencia.
Mediante la paciencia vuestra,
poseeréis vuestras almas (Lc XXI, 19).
La posesion del alma es puesta en la
paciencia que, en efecto, es raiz y



custodia de todas las virtudes.
Nosotros poseemos el alma con la
paciencia porque, aprendiendo a
dominarnos a nosotros mismos,
comenzamos a poseer aquello que
somos. Y es esta paciencia la que nos
impulsa a ser comprensivos con los
demas, persuadidos de que las almas,
como el buen vino, se mejoran con el
tiempo.

Fuertes y pacientes: serenos. Pero no
con la serenidad del que compra la
propia tranquilidad a costa de
desinteresarse de sus hermanos o de
la gran tarea, que a todos
corresponde, de difundir sin tasa el
bien por el mundo entero. Serenos
porque siempre hay perdon, porque
todo encuentra remedio, menos la
muerte y, para los hijos de Dios, la
muerte es vida. Serenos, aunque solo
fuese para poder actuar con
inteligencia: quien conserva la calma
esta en condiciones de pensar, de
estudiar los pros y los contras, de



examinar juiciosamente los
resultados de las acciones previstas.
Y después, sosegadamente,
interviene con decision.

Estamos enumerando con rapidez
algunas virtudes humanas. Sé que,
en vuestra oracion al Sefior,
afloraran otras muchas. Yo quisiera
detenerme ahora unos instantes en
una cualidad maravillosa: la
magnanimidad.

Magnanimidad: &nimo grande, alma
amplia en la que caben muchos. Es la
fuerza que nos dispone a salir de
nosotros mismos, para prepararnos a
emprender obras valiosas, en
beneficio de todos. No anida la
estrechez en el magnanimo; no
media la cicateria, ni el calculo
egoista, ni la trapisonda interesada.
El magnanimo dedica sin reservas
sus fuerzas a lo que vale la pena; por
eso es capaz de entregarse €l mismo.
No se conforma con dar: se da. Y



logra entender entonces la mayor
muestra de magnanimidad: darse a
Dios.

Laboriosidad, diligencia

Hay dos virtudes humanas —la
laboriosidad y la diligencia—, que se
confunden en una sola: en el emperio
por sacar partido a los talentos que
cada uno ha recibido de Dios. Son
virtudes porque inducen a acabar las
cosas bien. Porque el trabajo —lo
vengo predicando desde 1928— no es
una maldicion, ni un castigo del
pecado. El Génesis habla de esa
realidad, antes de que Adan se
hubiera rebelado contra Dios. En los
planes del Sefior, el hombre habria
de trabajar siempre, cooperando asi
en la inmensa tarea de la creacion.

El que es laborioso aprovecha el
tiempo, que no solo es oro, jes gloria
de Dios! Hace lo que debe y esta en lo
que hace, no por rutina, ni por



ocupar las horas, sino como fruto de
una reflexion atenta y ponderada.
Por eso es diligente. El uso normal de
esta palabra —diligente— nos evoca
ya su origen latino. Diligente viene
del verbo diligo, que es amar,
apreciar, escoger como fruto de una
atencion esmerada y cuidadosa. No
es diligente el que se precipita, sino
el que trabaja con amor,
primorosamente.

Nuestro Sefior, perfecto hombre,
eligio una labor manual, que realizé
delicada y entrafiablemente durante
la casi totalidad de los afios que
permanecio en la tierra. Ejercité su
ocupacion de artesano entre los otros
habitantes de su aldea, y aquel
quehacer humano y divino nos ha
demostrado claramente que la
actividad ordinaria no es un detalle
de poca importancia, sino el quicio
de nuestra santificacion, ocasion
continua para encontrarnos con Dios
y alabarle y glorificarle con la



operacion de nuestra inteligencia o la
de nuestras manos.

Veracidad y justicia

Las virtudes humanas exigen de
nosotros un esfuerzo continuado,
porque no es facil mantener durante
largo tiempo un temple de honradez
ante las situaciones que parecen
comprometer la propia seguridad.
Fijaos en la limpia faceta de la
veracidad: ¢sera cierto que ha caido
en desuso? ¢Ha triunfado
definitivamente la conducta de
compromiso, el dorar la pildora y
montar la piedra?Se teme a la
verdad. Por eso se acude a un
expediente mezquino: afirmar que
nadie vive y dice la verdad, que todos
recurren a la simulacion y a la
mentira.

Por fortuna no es asi. Existen muchas
personas —cristianos y no cristianos
— decididas a sacrificar su honra y



su fama por la verdad, que no se
agitan en un salto continuo para
buscar el sol que mas calienta. Son
los mismos que, porque aman la
sinceridad, saben rectificar cuando
descubren que se han equivocado.
No rectifica el que empieza
mintiendo, el que ha convertido la
verdad solo en una palabra sonora
para encubrir sus claudicaciones.

Si somos veraces, seremos justos. No
me cansaria jamas de referirme a la
justicia, pero aqui s6lo podemos
trazar algunos rasgos, sin perder de
vista cudl es la finalidad de todas
estas reflexiones: edificar una vida
interior real y auténtica sobre los
cimientos profundos de las virtudes
humanas. Justicia es dar a cada uno
lo suyo; pero yo afiadiria que esto no
basta. Por mucho que cada uno
merezca, hay que darle mas, porque
cada alma es una obra maestra de
Dios.



La mejor caridad esta en excederse
generosamente en la justicia; caridad
que suele pasar inadvertida, pero
que es fecunda en el Cielo y en la
tierra. Es una equivocacion pensar
que las expresiones término medio o
justo medio, como algo caracteristico
de las virtudes morales, significan
mediocridad: algo asi como la mitad
de lo que es posible realizar. Ese
medio entre el exceso y el defecto es
una cumbre, un punto algido: lo
mejor que la prudencia indica. Por
otra parte, para las virtudes
teologales no se admiten equilibrios:
no se puede creer, esperar o amar
demasiado. Y ese amor sin limites a
Dios revierte sobre quienes nos
rodean, en abundancia de
generosidad, de comprension, de
caridad.

Frutos de la templanza

Templanza es sefiorio. No todo lo que
experimentamos en el cuerpo y en el



alma ha de resolverse a rienda
suelta. No todo lo que se puede hacer
se debe hacer. Resulta mas comodo
dejarse arrastrar por los impulsos
que llaman naturales; pero al final de
ese camino se encuentra la tristeza,
el aislamiento en la propia miseria.

Algunos no desean negar nada al
estomago, a los 0jos, a las manos; se
niegan a escuchar a quien aconseje
vivir una vida limpia. La facultad de
engendrar —que es una realidad
noble, participacion en el poder
creador de Dios— la utilizan
desordenadamente, como un
instrumento al servicio del egoismo.

Pero no me ha gustado nunca hablar
de impureza. Yo quiero considerar
los frutos de la templanza, quiero ver
al hombre verdaderamente hombre,
que no esta atado a las cosas que
brillan sin valor, como las baratijas
que recoge la urraca. Ese hombre
sabe prescindir de lo que produce



dafio a su alma, y se da cuenta de
que el sacrificio es solo aparente:
porque al vivir asi —con sacrificio—
se libra de muchas esclavitudes y
logra, en lo intimo de su corazon,
saborear todo el amor de Dios.

La vida recobra entonces los matices
que la destemplanza difumina; se
esta en condiciones de preocuparse
de los demas, de compartir lo propio
con todos, de dedicarse a tareas
grandes. La templanza cria al alma
sobria, modesta, comprensiva; le
facilita un natural recato que es
siempre atractivo, porque se nota en
la conducta el sefiorio de la
inteligencia. La templanza no supone
limitacion, sino grandeza. Hay
mucha mas privacion en la
destemplanza, en la que el corazon
abdica de si mismo, para servir al
primero que le presente el pobre
sonido de unos cencerros de lata.



La sabiduria de corazon

El sabio de corazon serd llamado
prudente, se lee en el libro de los
Proverbios. No entenderiamos la
prudencia si la concibiésemos como
pusilanimidad y falta de audacia. La
prudencia se manifiesta en el habito
que inclina a actuar bien: a clarificar
el fin y a buscar los medios mas
convenientes para alcanzarlo.

Pero la prudencia no es un valor
supremo. Hemos de preguntarnos
siempre: prudencia, ;para qué?
Porque existe una falsa prudencia —
que mas bien debemos llamar
astucia— que esta al servicio del
egoismo, que aprovecha los recursos
mas aptos para alcanzar fines
torcidos. Usar entonces de mucha
perspicacia no lleva mas que a
agravar la mala disposicion, y a
merecer aquel reproche que San
Agustin formulaba, predicando al
pueblo:¢;pretendes inclinar el corazon



de Dios, que es siempre recto, para
que se acomode a la perversidad del
tuyo?. Esa es la falsa prudencia del
que piensa que le sobran sus propias
fuerzas para justificarse. No querdis
teneros dentro de vosotros mismos
por prudentes, dice San Pablo, porque
estd escrito: destruiré la sabiduria de
los sabios y la prudencia de los
prudentes.

Santo Tomas sefiala tres actos de este
buen habito de la inteligencia: pedir
consejo, juzgar rectamente y decidir.
El primer paso de la prudencia es el
reconocimiento de la propia
limitacion: la virtud de la humildad.
Admitir, en determinadas cuestiones,
que no llegamos a todo, que no
podemos abarcar, en tantos casos,
circunstancias que es preciso no
perder de vista a la hora de enjuiciar.
Por eso acudimos a un consejero;
pero no a uno cualquiera, sino a uno
capacitado y animado por nuestros
mismos deseos sinceros de amar a



Dios, de seguirle fielmente. No basta
solicitar un parecer; hemos de
dirigirnos a quien pueda darnoslo
desinteresado y recto.

Después es necesario juzgar, porque
la prudencia exige ordinariamente
una determinacion pronta, oportuna.
Sia veces es prudente retrasar la
decision hasta que se completen
todos los elementos de juicio, en
otras ocasiones seria gran
imprudencia no comenzar a poner
por obra, cuanto antes, lo que vemos
que se debe hacer; especialmente
cuando esta en juego el bien de los
demas.

Esta sabiduria de corazon, esta
prudencia no se convertira nunca en
la prudencia de la carne a la que se
refiere San Pablo: la de aquellos que
tienen inteligencia, pero procuran no
utilizarla para descubrir y amar al
Sefior. La verdadera prudencia es la
que permanece atenta a las



insinuaciones de Dios y, en esa
vigilante escucha, recibe en el alma
promesas y realidades de salvacion:
Yo te glorifico, Padre, Sefior de cielo y
tierra, porque has tenido encubiertas
estas cosas a los sabios y prudentes y
las has revelado a los pequeniuelos.

Sabiduria de corazon que orienta 'y
rige otras muchas virtudes. Por la
prudencia el hombre es audaz, sin
insensatez; no excusa, por ocultas
razones de comodidad, el esfuerzo
necesario para vivir plenamente
segun los designios de Dios. La
templanza del prudente no es
insensibilidad ni misantropia; su
justicia no es dureza; su paciencia no
es servilismo.

No es prudente el que no se equivoca
nunca, sino el que sabe rectificar sus
errores. Es prudente porque prefiere
no acertar veinte veces, antes que
dejarse llevar de un comodo
abstencionismo. No obra con alocada



precipitacion o con absurda
temeridad, pero asume el riesgo de
sus decisiones, y no renuncia a
conseguir el bien por miedo a no
acertar. En nuestra vida
encontramos comparneros
ponderados, que son objetivos, que
no se apasionan inclinando la
balanza hacia el lado que les
conviene. De esas personas, casi
instintivamente, nos fiamos; porque,
sin presuncion y sin ruidos de
alharacas, proceden siempre bien,
con rectitud.

Esta virtud cardinal es indispensable
en el cristiano; pero las ultimas
metas de la prudencia no son la
concordia social o la tranquilidad de
no provocar fricciones. El motivo
fundamental es el cumplimiento de
la Voluntad de Dios, que nos quiere
sencillos, pero no pueriles; amigos de
la verdad, pero nunca aturdidos o
ligeros. El corazon prudente poseerd
la ciencia; y esa ciencia es la del amor



de Dios, el saber definitivo, el que
puede salvarnos, trayendo a todas las
criaturas frutos de paz y de
comprension y, para cada alma, la
vida eterna.

Un camino ordinario

Hemos tratado de virtudes humanas.
Y quiza alguno de vosotros pueda
preguntarse: pero comportarse asi,
¢no supone aislarse del ambiente
normal, no es algo ajeno al mundo de
todos los dias? No. En ningun sitio
esta escrito que el cristiano debe ser
un personaje extrafio al mundo.
Nuestro Sefior Jesucristo, con obras y
palabras, ha hecho el elogio de otra
virtud humana que me es
particularmente querida: la
naturalidad, la sencillez.

Acordaos de como viene Nuestro
Sefior al mundo: como todos los
hombres. Pasa su infancia y juventud
en una aldea de Palestina, uno mas



entre sus conciudadanos. En los afios
de su vida publica, se repite de
continuo el eco de su existencia
corriente transcurrida en Nazaret.
Habla del trabajo, se preocupa de
que sus discipulos descansen; va al
encuentro de todos y no rehuye la
conversacion con nadie; dice
expresamente, a los que le seguian,
que no impidan que los nifios se
acerquen a El. Evocando, quiza, los
tiempos de su infancia pone la
comparacion de los pequefios que
juegan en la plaza publica.

¢No es todo esto normal, natural,
sencillo? ¢No puede vivirse en la vida
ordinaria? Sucede, sin embargo, que
los hombres suelen acostumbrarse a
lo que es llano y ordinario, e
inconscientemente buscan lo
aparatoso, lo artificial. Lo habréis
comprobado, como yo: se encomia,
por ejemplo, el primor de unas rosas
frescas, recién cortadas, de pétalos



finos y olorosos. Y el comentario es:
iparecen de trapo!

La naturalidad y la sencillez son dos
maravillosas virtudes humanas, que
hacen al hombre capaz de recibir el
mensaje de Cristo. Y, al contrario,
todo lo enmarafiado, lo complicado,
las vueltas y revueltas en torno a uno
mismo, construyen un muro que
impide con frecuencia oir la voz del
Sefior. Recordad lo que Cristo echa
en cara a los fariseos: se han metido
en un mundo retorcido que exige
pagar diezmos de la hierbabuena, del
eneldo y del comino, abandonando
las obligaciones mas esenciales de la
ley, la justicia y la fe; se esmeran en
colar todo lo que beben, para que no
pase ni un mosquito, pero se tragan
un camello.

No. Ni la vida humana noble del que
—sin culpa— no conoce a Jesucristo,
ni la vida del cristiano deben ser
raras, extranas. Estas virtudes



humanas, que estamos considerando
hoy, conducen todas a la misma
conclusion. Es verdaderamente
hombre el que se empefia en ser
veraz, leal, sincero, fuerte, templado,
generoso, sereno, justo, laborioso,
paciente.

Comportarse asi puede resultar
dificil, pero nunca extrafio. Si
algunos se asombrasen, seria porque
miran con ojos turbios, nublados por
una secreta cobardia, falta de
reciedumbre.

Virtudes humanas y virtudes
sobrenaturales

Cuando un alma se esfuerza por
cultivar las virtudes humanas, su
corazon esta ya muy cerca de Cristo.
Y el cristiano percibe que las virtudes
teologales —la fe, la esperanza, la
caridad—, y todas las otras que trae
consigo la gracia de Dios, le impulsan
a no descuidar nunca esas cualidades



buenas que comparte con tantos
hombres.

Las virtudes humanas —insisto— son
el fundamento de las sobrenaturales;
y éstas proporcionan siempre un
nuevo empuje para desenvolverse
con hombria de bien. Pero, en
cualquier caso, no basta el afan de
poseer esas virtudes: es preciso
aprender a practicarlas. Discite
benefacere, aprended a hacer el bien.
Hay que ejercitarse habitualmente
en los actos correspondientes —
hechos de sinceridad, de veracidad,
de ecuanimidad, de serenidad, de
paciencia—, porque obras son
amores, y no cabe amar a Dios solo
de palabra, sino con obrasy de
verdad.

Si el cristiano lucha por adquirir
estas virtudes, su alma se dispone a
recibir eficazmente la gracia del
Espiritu Santo: y las buenas
cualidades humanas se refuerzan



por las mociones que el Paraclito
pone en su alma. La Tercera Persona
de la Trinidad Beatisima —dulce
huésped del alma- regala sus dones:
don de sabiduria, de entendimiento,
de consejo, de fortaleza, de ciencia,
de piedad, de temor de Dios.

Se notan entonces el gozo y la paz, la
paz gozosa, el jubilo interior con la
virtud humana de la alegria. Cuando
imaginamos que todo se hunde ante
nuestros 0jos, no se hunde nada,
porque Tu eres, Sefior, mi fortaleza. Si
Dios habita en nuestra alma, todo lo
demads, por importante que parezca,
es accidental, transitorio; en cambio,
nosotros, en Dios, somos lo
permanente.

El Espiritu Santo, con el don de
piedad, nos ayuda a considerarnos
con certeza hijos de Dios. Y los hijos
de Dios, ¢por qué vamos a estar
tristes? La tristeza es la escoria del
egoismo; si queremos vivir para el



Sefior, no nos faltara la alegria,
aunque descubramos nuestros
errores y nuestras miserias. La
alegria se mete en la vida de oracion,
hasta que no nos queda mas remedio
que romper a cantar: porque
amamos, y cantar es cosa de
enamorados.

Si vivimos asi, realizaremos en el
mundo una tarea de paz; sabremos
hacer amable a los demas el servicio
al Sefior, porque Dios ama al que da
con alegria. El cristiano es uno mas
en la sociedad; pero de su corazon
desbordara el gozo del que se
propone cumplir, con la ayuda
constante de la gracia, la Voluntad
del Padre. Y no se siente victima, ni
capitidisminuido, ni coartado.
Camina con la cabeza alta, porque es
hombre y es hijo de Dios.

Nuestra fe confiere todo su relieve a
estas virtudes que ninguna persona
deberia dejar de cultivar. Nadie



puede ganar al cristiano en
humanidad. Por eso el que sigue a
Cristo es capaz —no por merito
propio, sino por gracia del Sefior—
de comunicar a los que le rodean lo
que a veces barruntan, pero no
logran entender: que la verdadera
felicidad, el auténtico servicio al
projimo pasa solo por el Corazon de
Nuestro Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo.

Acudamos a Maria, Madre nuestra, la
criatura mas excelente que ha salido
de las manos de Dios. Pidamosle que
nos haga hombres de bien y que esas
virtudes humanas, engarzadas en la
vida de la gracia, se conviertan en la
mejor ayuda para los que, con
nosotros, trabajan en el mundo por
la paz y la felicidad de todos.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/virtudes-
humanas/ (06/02/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/es-cr/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/es-cr/article/virtudes-humanas/

	Virtudes humanas
	Virtudes humanas
	Fortaleza, serenidad, paciencia, magnanimidad
	Laboriosidad, diligencia
	Veracidad y justicia
	Frutos de la templanza
	La sabiduría de corazón
	Un camino ordinario
	Virtudes humanas y virtudes sobrenaturales


