opusdei.org

El tiempo de una
presencia (V):
Pascua, he
resucitado y aun
estoy contigo

El tiempo de Pascua, estallido
de alegria, se extiende desde la
vigilia Pascual hasta el domingo
de Pentecostés. En estos
cincuenta dias la Iglesia nos
envuelve en su alegria por la
victoria del Sefior sobre la
muerte. Cristo vive, y viene a
nuestro encuentro.



20/04/2025

«Venid, benditos de mi Padre, tomad
posesion del Reino preparado para
vosotros desde la creacion del
mundo, aleluya»[1]. El tiempo
pascual es un anticipo de la felicidad
que Jesucristo nos ha ganado con su
victoria sobre la muerte. El Sefior
«fue entregado por nuestros
pecados» y resucito «para nuestra
justificacion»[2]: para que,
permaneciendo en EI nuestra alegria
sea completa[3].

En el conjunto del Afio liturgico, el
tiempo pascual es el “tiempo fuerte”
por antonomasia, porque el mensaje
cristiano es anuncio alegre que surge
con fuerza de la salvacion obrada
por el Sefior en su “pascua”, su
transito de la muerte a la vida nueva.
«El tiempo pascual es tiempo de
alegria, de una alegria que no se



limita a esa época del afio liturgico,
sino que se asienta en todo momento
en el corazon del cristiano. Porque
Cristo vive: Cristo no es una figura
que paso, que existié en un tiempo y
que se fue, dejandonos un recuerdo y
un ejemplo maravillosos»[4].

Lo que sélo «unos pocos testigos
elegidos de antemano por Dios»[5]
pudieron experimentar en las
apariciones del Resucitado, ahora se
nos da en la liturgia, que nos hace
revivir esos misterios. Como
predicaba el Papa san Ledn Magno,
«todas las cosas relativas a nuestro
Redentor que antes eran visibles,
ahora han pasado a ser ritos
sacramentales»[6]. Es expresiva la
costumbre de los cristianos de
Oriente que, conscientes de esta
realidad, desde la mafiana del
domingo de Resurreccion
intercambian el beso pascual:
«Christos anesté», Cristo ha



resucitado; «alethos aneste»,
verdaderamente ha resucitado.

La liturgia latina, que en la noche
santa del sdbado volcaba su alegria
en el Exultet, en el domingo de
Pascua la condensa en el hermoso
introito Resurrexi: «he resucitado y
aun estoy contigo, has puesto tu
mano sobre mi; tu sabiduria ha sido
maravillosa»[7]. Ponemos en labios
del Sefior, delicadamente, en
términos de calida oracion filial al
Padre, la experiencia inefable de la
resurreccion, vivida por Flen las
primeras luces del domingo. Asinos
animaba san Josemaria en su
predicacion a acercarnos a Cristo,
sabiéndonos sus contemporaneos:
«he querido recordar, aunque fuera
brevemente, algunos de los aspectos
de ese vivir actual de Cristo —Iesus
Christus heri et hodie; ipse et in
scecula—, porque ahi esta el
fundamento de toda la vida
cristiana»[8]. El Sefior quiere que le



tratemos y hablemos de El no en
pasado, como se hace con un
recuerdo, sino percibiendo su “hoy”,
su actualidad, su viva compariia.

La Cincuentena pascual

Mucho antes de que existiera la
Cuaresma y los otros tiempos
liturgicos, la comunidad cristiana
celebraba ya esta cincuentena de
alegria. Quien durante estos dias no
expresara su jubilo era considerado
como alguien que no habia captado
el nucleo de la fe, porque «con
Jesucristo siempre nace y renace la
alegria»[9]. Esta fiesta, tan
prolongada, nos sugiere hasta qué
punto «los padecimientos del tiempo
presente no son comparables con la
gloria futura que se va a manifestar
en nosotros»[10]. En este tiempo, la
Iglesia vive ya el gozo que el Sefior le
depara: algo que «ni ojo vio, ni oido
0yO0, ni paso por el corazon del
hombre»[11].



Este sentido escatoldgico, de anticipo
del cielo, se refleja desde hace siglos
en la praxis liturgica de suprimir las
lecturas del Antiguo Testamento
durante el tiempo pascual. Si toda la
Antigua Alianza es preparacion, la
Cincuentena pascual celebra, en
cambio, la realidad del reino de Dios
ya presente. En la Pascua todo ha
sido renovado, y no cabe figura alli
donde todo es cumplimiento. Por eso,
en el tiempo pascual la liturgia
proclama, junto al cuarto Evangelio,
los Hechos de los Apdstoles y el libro
del Apocalipsis: libros luminosos que
tienen una especial afinidad con la
espiritualidad de este tiempo.

Los escritores del Oriente y del
Occidente cristianos contemplaron el
conjunto de la Cincuentena pascual
como un unico y extenso dia de
fiesta. Por eso, los domingos de este
tiempo no se llaman segundo,
tercero, cuarto... después de Pascua,
sino, sencillamente, domingos de



Pascua. Todo el tiempo pascual es
como un solo gran domingo; el
domingo que hizo domingos a todos
los domingos. Del mismo modo se
comprende el domingo de
Pentecostés, que no es una nueva
fiesta, sino el dia conclusivo de la
gran fiesta de la Pascua.

Cuando llegaba la Cuaresma algunos
himnos de la tradicion liturgica de la
Iglesia recitaban el aleluya con un
tono de despedida. En contraste, la
liturgia pascual se recrea en este
canto, porque el aleluya es avance
del cantico nuevo que entonaran en
el cielo los bautizados[12], que ya
ahora se saben resucitados con
Cristo. Por eso, durante el tiempo
pascual, tanto el estribillo del salmo
responsorial como el final de las
antifonas de la Misa repiten
frecuentemente esta aclamacion, que
une el imperativo del verbo hebreo
hallal —alabar- y Yahveh, el nombre
de Dios.



«jFeliz aquel aleluya que alli
entonaremos! —dice san Agustin en
una homilia— Sera un aleluya seguro
y sin temor, porque alli no habra
ningun enemigo, no se perdera
ningun amigo. Alli, como ahora aqui,
resonardn las alabanzas divinas;
pero las de aqui proceden de los que
estan aun en dificultades, las de alla
de los que ya estan en seguridad;
aqui de los que han de morir, alla de
los que han de vivir para siempre;
aqui de los que esperan, alla de los
que ya poseen; aqui de los que estan
todavia en camino, alla de los que ya
han llegado a la patria»[13]. San
Jeronimo escribe que, durante los
primeros siglos en Palestina, ese grito
se habia hecho tan habitual que
quienes araban los campos decian de
cuando en cuando: jaleluya! Y los que
remaban en las barcas para trasladar
a los viajeros de una a otra orilla de
un rio, cuando se cruzaban,
exclamaban: jaleluya! «Un jubilo
profundo y sereno embarga a la



Iglesia en estas semanas del tiempo
pascual; es el que nuestro Sefior ha
querido dejar en herencia a todos los
cristianos (...); un contento lleno de
contenido sobrenatural, que nada ni
nadie nos podra quitar, si nosotros
no lo permitimos»[14].

La octava de Pascua

«Los ocho primeros dias del tiempo
pascual constituyen la “octava de
Pascua”, y se celebran como
solemnidades del Sefior»[15].
Antiguamente, durante esta octava el
obispo de Roma celebraba las
Stationes como un modo de
introducir a los nedfitos en el triunfo
de aquellos santos especialmente
significativos para la vida cristiana
de la Urbe. Era una cierta “geografia
de la fe”, en la que la Roma cristiana
aparecia como una reconstruccion
de la Jerusalén del Sefior. Se
visitaban varias basilicas romanas: la
vigilia de Pascua la statio tenia lugar



en San Juan de Letran; el domingo en
Santa Maria Mayor; el lunes en San
Pedro del Vaticano; el martes en San
Pablo Extramuros; el miércoles en
San Lorenzo Extramuros; el jueves
en la basilica de los Santos Apostoles;
el viernes en Santa Maria ad
martyres;y el sdbado, de nuevo, en
San Juan de Letran.

Las lecturas de esos dias guardaban
relacion con el lugar de la
celebracion. Asi, por ejemplo el
miércoles la statio se celebraba en la
basilica de San Lorenzo Extramuros.
Alli el evangelio que se proclamaba
era el pasaje de las brasas
encendidas[16], en clara alusion a la
tradicion popular romana, que relata
como el didcono Lorenzo fue
martirizado sobre una parrilla. El
sdbado de la octava era el dia en que
los nedfitos deponian el alba con la
que se habian revestido en su
bautismo durante la vigilia pascual.
La primera lectura era por eso la



exhortacion de Pedro que comienza
con las palabras «deponentes igitur
omnem malitiam...»[17]: habiéndoos
despojado de toda malicia...

Los Padres de la Iglesia hablaban con
frecuencia del domingo como
“octavo dia”. Situado mas alla de la
sucesion septenaria de los dias, el
domingo evoca el inicio del tiempo y
su final en el siglo futuro[18]. Por
eso, los antiguos baptisterios, como el
de san Juan de Letran, tenian forma
octogonal; los catecumenos salian de
la fuente bautismal para iniciar su
vida nueva, abierta ya al octavo dia,
al domingo que no acaba. Cada
domingo nos recuerda asi que
nuestra vida transcurre dentro del
tiempo de la Resurreccion.

Ascension y Pentecostés

«Con su ascension, el Sefior
resucitado atrae la mirada de los
Apostoles y también nuestra mirada
a las alturas del cielo para



mostrarnos que la meta de nuestro
camino es el Padre»[19]. Empieza el
tiempo de una presencia nueva del
Sefior: parece que esta mas
escondido, pero en cierto modo esta
mas cerca de nosotros; empieza el
tiempo de la liturgia, que es toda ella
una gran oracion al Padre, por el
Hijo, en el Espiritu Santo; una
oracion «en cauce mansoy
ancho»[20].

Jesus desaparece de la vista de los
apostoles, que quiza se quedan
taciturnos al principio. «No sabemos
si en aquel momento se dieron
cuenta de que precisamente ante
ellos se estaba abriendo un horizonte
magnifico, infinito, el punto de
llegada definitivo de la peregrinacion
terrena del hombre. Tal vez lo
comprendieron solamente el dia de
Pentecostés, iluminados por el
Espiritu Santo»[21].



«Dios todopoderoso y eterno, que has
querido incluir el sacramento de la
Pascua en el misterio de los
cincuenta dias...»[22]. La Iglesia nos
ensefia a reconocer en esta cifra el
lenguaje expresivo de la revelacion.
El numero cincuenta tenia dos
cadencias importantes en la vida
religiosa de Israel: la fiesta de
Pentecostés, siete semanas después
de comenzar a meter la hoz en el
trigo; y la fiesta del jubileo que
declaraba santo el afio cincuenta: un
afio dedicado a Dios en el que cada
uno recobraba su propiedad, y cada
cual podia regresar a su familia[23].
En el tiempo de la Iglesia, el
«sacramento de la Pascua» incluye
los cincuenta dias después de la
Resurreccién del Sefior, hasta la
venida del Espiritu Santo en
Pentecostés. Si, con el lenguaje de la
liturgia, la Cuaresma significa la
conversion a Dios con toda nuestra
alma, con toda nuestra mente, con
todo nuestro corazon, la Pascua



significa nuestra vida nueva de “con-
resucitados” con Cristo. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quee sursum
sunt qucerite: asi pues, si habéis
resucitado con Cristo, buscad las
cosas de arriba, donde Cristo esta
sentado a la derecha de Dios»[24].

Al cumplirse estos cincuenta dias,
«llegamos al culmen de los bienesy a
la metropolis de todas las
fiestas»[25], pues, inseparable de la
Pascua, es como la “Madre de todas
las fiestas”. «Sumad —decia
Tertuliano a los paganos de su
tiempo— todas vuestras fiestas y no
llegaréis a la cincuentena de
Pentecostés»™. Pentecostés es, pues,
un domingo conclusivo, de plenitud.
En esta Solemnidad vivimos con
admiracién cémo Dios, a través del
don de la liturgia, actualiza la
donacion del Espiritu que tuvo lugar
en los albores de la Iglesia naciente.



Si en la Ascension Jesus «fue elevado
al cielo para hacernos compartir su
divinidad»[27], ahora, en el dia de
Pentecostés, el Sefor, sentado a la
derecha del Padre, comunica su vida
divina a la Iglesia mediante la
infusion del Paraclito, «fruto de la
Cruz»[28]. San Josemaria vivia y nos
animaba a vivir con este sentido de
presente perenne: «Ayudame a pedir
una nueva Pentecostés, que abrase
otra vez la tierra»[29].

Se comprende también por eso que
san Josemaria quisiera comenzar
algunos medios de formacion de la
Obra rezando una oracion
tradicional en la Iglesia que se
encuentra, por ejemplo, en la Misa
votiva del Espiritu Santo: «Deus, qui
corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere»[30].
Con palabras de la liturgia,
imploramos a Dios Padre que el



Espiritu Santo nos haga capaces de
apreciar, de saborear, el sentido de
las cosas de Dios; y pedimos también
disfrutar del consuelo alentador del
«Gran Desconocido»[31]. Porque «el
mundo tiene necesidad del valor, de
la esperanza, de la fe y de la
perseverancia de los discipulos de
Cristo. El mundo necesita los frutos,
los dones del Espiritu Santo, como
enumera san Pablo: “amor, alegria,
paz, paciencia, afabilidad, bondad,
lealtad, modestia, dominio de si” (Ga
5, 22). El don del Espiritu Santo ha
sido dado en abundancia a la Iglesia
y a cada uno de nosotros, para que
podamos vivir con fe genuina y
caridad operante, para que podamos
difundir la semilla de la
reconciliacion y de la paz»[32].

Félix Maria Arocena




[1] Misal Romano, Miércoles de la
Octava de Pascua, Antifona de
entrada. Cfr. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.
[3] Cfr. Jn 15, 9-11.

[4] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 102.

[S] Hch 10, 41.

[6] San Leon Magno, Sermo 74, 2 (PL
54, 398).

[7] Misal Romano, Domingo de
Resurreccién, Antifona de entrada.
Cfr. Sal 138 (139), 18.5-6.

[8] Es Cristo que pasa, n. 104. Cfr. Hb
13, 8.

[9] Francisco, Exhortacion Apostolica
Evangelii Gaudium, 24-X1-2013, n. 1.

[10] Rm 8, 18.



[1111 Co 2, 9.
[12] Cfr. Ap 5,9

[13] San Agustin, Sermo 256, 3 (PL 38,
1193).

[14] Beato Alvaro, Caminar con Jestus,
Cristiandad: Madrid, 2014, 197.

[15] Misal Romano, Normas
universales del afio liturgico, 24.

[16] Jn 21, 9.
[17]11 P2, 1.

[18] Cfr. San Juan Pablo II, Carta
Apostolica Dies Domini, 31-V-1998, n.
26.

[19] Francisco, Regina Coeli, 1-
VI-2014.

[20] Camino, 145.

[21] Benedicto XVI, Homilia, 28-
V-2006.



[22] Misal Romano, Vigilia del
Domingo de Pentecostés, colecta.

[23] Cfr. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31;
Lv 25, 1-22.

[24] Col 3, 1.

[25] San Juan Cris6stomo, Homilia II
de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertuliano, De idolatria 14 (PL 1,
683).

[27] Misal Romano, Ascension del
Sefior, prefacio.

[28] Es Cristo que pasa, n. 96.
[29] San Josemaria, Surco, n. 213.

[30] Misal Romano, Misa votiva del
Espiritu Santo, colecta.

[31] Cfr. Es Cristo que pasa, nn.
127-138.



[32] Francisco, Homilia en la
Solemnidad de Pentecostés, 24-

V-2015.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/tiempo-pascua-
liturgia-resurreccion-alegria-
pentecostes/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-cr/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-cr/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/
https://opusdei.org/es-cr/article/tiempo-pascua-liturgia-resurreccion-alegria-pentecostes/

	El tiempo de una presencia (V): Pascua, he resucitado y aún estoy contigo
	La Cincuentena pascual


