
opusdei.org

Tema 22. La
Eucaristía (I)

La Eucaristía hace presente a
Jesucristo: Él nos invita a
acoger la salvación que nos
ofrece y a recibir el don de su
Cuerpo y de su Sangre como
alimento de vida eterna. El
Señor anunció la Eucaristía
durante su vida pública e
instituyó este sacramento en la
Última Cena. Cuando la Iglesia
celebra la Eucaristía no hace
otra cosa que conformarse al
rito eucarístico realizado por el
Señor en la Última Cena.



01/10/2022

Sumario

• Naturaleza sacramental de la
Santísima Eucaristía

• La promesa de la Eucaristía y su
institución por Jesucristo

• Significado y contenido del
mandato del Señor

• La celebración litúrgica de la
Eucaristía

• La presencia real eucarística

• La transubstanciación

• Bibliografía básica



Naturaleza sacramental de la
Santísima Eucaristía

La Eucaristía es el sacramento que
hace presente, en la celebración
litúrgica de la Iglesia, la Persona de
Jesucristo (todo Cristo: Cuerpo,
Sangre, Alma y Divinidad) y su
sacrificio redentor, en la plenitud del
Misterio Pascual de su pasión,
muerte y resurrección. Esta
presencia no es estática o pasiva
(como la de un objeto en un lugar)
sino activa, porque el Señor se hace
presente con el dinamismo de su
amor salvador: en la Eucaristía Él
nos invita a acoger la salvación que
nos ofrece y a recibir el don de su
Cuerpo y de su Sangre como
alimento de vida eterna,
permitiéndonos entrar en comunión
con Él —con su Persona y su
sacrificio— y en comunión con todos
los miembros de su Cuerpo Místico
que es la Iglesia.



En efecto, como afirma el Concilio
Vaticano II, «Nuestro Salvador, en la
Última Cena, la noche en que fue
entregado, instituyó el sacrificio
eucarístico de su Cuerpo y su Sangre,
para perpetuar por los siglos, hasta
su vuelta, el sacrificio de la cruz y
confiar así a su Esposa amada, la
Iglesia, el memorial de su muerte y
resurrección, sacramento de piedad,
signo de unidad, vínculo de amor,
banquete pascual “en el que se recibe
a Cristo, el alma se llena de gracia y
se nos da una prenda de la gloria
futura”» (SC 47).

La promesa de la Eucaristía y su
institución por Jesucristo

El Señor anunció la Eucaristía
durante su vida pública, en la
Sinagoga de Cafarnaún, ante quienes
le habían seguido después de ser
testigos del milagro de la
multiplicación de los panes, con el
que sació a la multitud (cf. Jn 6,1-13).



Jesús aprovechó aquel signo para
revelar su identidad y su misión, y
para prometer la Eucaristía: «En
verdad, en verdad os digo que Moisés
no os dio el pan del cielo, sino que mi
Padre os da el verdadero pan del
cielo. Porque el pan de Dios es el que
ha bajado del cielo y da la vida al
mundo. —Señor, danos siempre de
este pan—, le dijeron ellos. Jesús les
respondió: —Yo soy el pan de vida…
Yo soy el pan vivo que ha bajado del
cielo. Si alguno come este pan vivirá
eternamente; y el pan que yo daré es
mi carne para la vida del mundo… El
que come mi carne y bebe mi sangre
tiene vida eterna, y yo le resucitaré
en el último día. Porque mi carne es
verdadera comida y mi sangre es
verdadera bebida. El que come mi
carne y bebe mi sangre permanece
en mí y yo en él. Igual que el Padre
que me envió vive y yo vivo por el
Padre, así, aquel que me come vivirá
por mí» (cf. Jn 6,32-58).



Jesucristo instituyó este sacramento
en la Última Cena. Los tres
evangelios sinópticos (cf. Mt 26,17-30;
Mc 14,12-26; Lc 22,7-20) y san Pablo
(cf. 1Co 11,23-26) nos han transmitido
el relato de la institución. He aquí la
síntesis de la narración que ofrece el 
Catecismo de la Iglesia Católica:
«Llegó el día de los Ázimos, en el que
se había de inmolar el cordero de
Pascua; (Jesús) envió a Pedro y a
Juan, diciendo: “Id y preparadnos la
Pascua para que la comamos” ...
fueron... y prepararon la Pascua.
Llegada la hora, se puso a la mesa
con los Apóstoles; y les dijo: “Con
ansia he deseado comer esta Pascua
con vosotros antes de padecer;
porque os digo que ya no la comeré
más hasta que halle su cumplimiento
en el Reino de Dios” ... Y tomó pan,
dio gracias, lo partió y se lo dio
diciendo: “Esto es mi Cuerpo que va a
ser entregado por vosotros. Haced
esto en recuerdo mío [en
conmemoración mía; como memorial



mío]”. De igual modo, después de
cenar, el cáliz, diciendo: “Este cáliz es
la Nueva Alianza en mi Sangre, que
va a ser derramada por
vosotros”» (Catecismo, 1339).

Jesús celebró pues la Última Cena en
el contexto de la Pascua judía, pero la
Cena del Señor posee una novedad
absoluta: en el centro no se
encuentra el cordero de la Antigua
Pascua, sino Cristo mismo, su
«Cuerpo entregado (ofrecido en
sacrificio al Padre, en favor de los
hombres) … y su Sangre derramada
por muchos para remisión de los
pecados». Podemos pues decir que
Jesús, más que celebrar la Antigua
Pascua, anunció y realizó —
anticipándola sacramentalmente— la
Nueva Pascua.

Significado y contenido del
mandato del Señor

El precepto explícito de Jesús: «Haced
esto en conmemoración mía [como



memorial mío]» (Lc 22,19; 1 Co
11,24-25), evidencia el carácter
propiamente institucional de la
Última Cena. Con dicho mandato nos
pide que correspondamos a su don y
que lo representemos
sacramentalmente (que lo volvamos
a realizar, que reiteremos su
presencia: la presencia de su Cuerpo
entregado y de su Sangre derramada,
es decir, de su sacrificio en remisión
de nuestros pecados).

—«Haced esto». De este modo
designó quienes pueden celebrar la
Eucaristía (los Apóstoles y sus
sucesores en el sacerdocio), les confió
la potestad de celebrarla y determinó
los elementos fundamentales del rito:
los mismos que Él empleó (por tanto
en la celebración de la Eucaristía es
necesaria la presencia del pan y del
vino, la plegaria de acción de gracias
y de bendición, la consagración de
los dones en el Cuerpo y la Sangre
del Señor, la distribución y la



comunión con este Santísimo
Sacramento).

—«En conmemoración mía [como
memorial mío]». De este modo Cristo
ordenó a los Apóstoles (y en ellos a
sus sucesores en el sacerdocio), que
celebraran un nuevo “memorial”,
que sustituía al de la Antigua Pascua.
Este rito memorial tiene una
particular eficacia: no sólo ayuda a
“recordar” a la comunidad creyente
el amor redentor de Cristo, sus
palabras y gestos durante la Última
Cena, sino que, además, como
sacramento de la Nueva Ley, hace
objetivamente presente la realidad
significada: a Cristo, “nuestra
Pascua” (1 Co 5,7), y a su sacrificio
redentor.

La celebración litúrgica de la
Eucaristía

La Iglesia, obediente al mandato del
Señor, celebró enseguida la
Eucaristía en Jerusalén (Hch 2,42-48),



en Tróade (cf. Hch 20,7-11) en
Corinto (cf. 1 Co 10,14,21; 1 Co
11,20-34), y en todos los lugares a
donde llegaba el cristianismo. «Era
sobre todo “el primer día de la
semana”, es decir, el domingo, el día
de la resurrección de Jesús, cuando
los cristianos se reunían para “partir
el pan” (Hch 20,7). Desde entonces
hasta nuestros días la celebración de
la Eucaristía se ha perpetuado, de
suerte que hoy la encontramos por
todas partes en la Iglesia, con la
misma estructura
fundamental» (Catecismo, 1343).

Fiel al mandato de Jesús, la Iglesia,
guiada por el “Espíritu de verdad” (Jn
16,13), que es el Espíritu Santo,
cuando celebra la Eucaristía no hace
otra cosa que conformarse al rito
eucarístico realizado por el Señor en
la Última Cena. Los elementos
esenciales de las sucesivas
celebraciones eucarísticas no pueden
ser otros que aquellos de la



Eucaristía originaria, es decir: A) La
asamblea de los discípulos de Cristo,
por Él convocada y reunida en torno
a Él; y B) La actuación del nuevo rito
memorial.

A) La asamblea eucarística

Desde los comienzos de la vida de la
Iglesia, la asamblea cristiana que
celebra la Eucaristía se manifiesta
jerárquicamente estructurada:
habitualmente está constituida por el
obispo o por un presbítero (que
preside sacerdotalmente la
celebración eucarística y actúa in
persona Christi Capitis Ecclesiae), por
el diácono, por otros ministros y por
los fieles, unidos por el vínculo de la
fe y del bautismo. Todos los
miembros de esta asamblea están
llamados a participar
conscientemente, devotamente y
activamente en la liturgia
eucarística, cada uno según su modo
propio: el sacerdote celebrante, los



lectores, el diácono, los que
presentan las ofrendas, el ministro
de la comunión y el pueblo entero,
cuyo “Amén” manifiesta su real
participación (cf. Catecismo, 1348).
Por tanto, cada uno deberá cumplir
el propio ministerio, sin que haya
confusión entre el sacerdocio
ministerial, el sacerdocio común de
los fieles y el ministerio del diácono y
de otros posibles ministros.

El papel del sacerdocio ministerial en
la celebración de la Eucaristía es
esencial. Sólo el sacerdote
válidamente ordenado puede
consagrar la Santísima Eucaristía,
pronunciando in persona Christi (es
decir, en la identificación específica
sacramental con el Sumo y Eterno
Sacerdote, Jesucristo), las palabras de
la consagración (cf. Catecismo, 1369).
Por otra parte, ninguna comunidad
cristiana está capacitada para darse
por sí sola el ministerio ordenado.
«Éste es un don que se recibe a través



de la sucesión episcopal que se
remonta a los Apóstoles. Es el obispo
quien establece un nuevo presbítero
mediante el sacramento del Orden,
otorgándole el poder de consagrar la
Eucaristía»[1].

B) El desarrollo de la celebración

La actuación del rito memorial se
desarrolla, desde los orígenes de la
Iglesia, en dos grandes momentos,
que forman un solo acto de culto: la
“Liturgia de la Palabra” (que
comprende la proclamación y la
escucha-acogida de la Palabra de
Dios), y la “Liturgia Eucarística” (que
comprende la presentación del pan y
del vino, la anáfora o plegaria
eucarística —con las palabras de la
consagración— y la comunión). Estas
dos partes principales están
delimitadas por los ritos de
introducción y de conclusión (cf. 
Catecismo, 1349-1355). Nadie puede
quitar o añadir a su antojo nada de lo



que ha sido establecido por la Iglesia
en la Liturgia de la Santa Misa[2].

Los elementos esenciales y
necesarios para constituir el signo
sacramental de la Eucaristía son: por
una parte, el pan de harina de trigo[3]

y el vino de uvas[4]; y, por otra, las
palabras consagratorias, que el
sacerdote celebrante pronuncia in
persona Christi, en el contexto de la
«Plegaria Eucarística». Gracias a la
virtud de las palabras del Señor y a la
potencia del Espíritu Santo, el pan y
el vino se convierten en signos
eficaces, con plenitud ontológica y no
solo de significado, de la presencia
del “Cuerpo entregado” y de la
“Sangre derramada” de Cristo, es
decir, de su Persona y de su sacrificio
redentor (cf. Catecismo, 1333 y 1375).

La presencia real eucarística

En la celebración de la Eucaristía se
hace presente la Persona de Cristo —
el Verbo encarnado, que fue



crucificado, murió y ha resucitado
por la salvación del mundo—, con
una modalidad de presencia
mistérica, sobrenatural, única. El
fundamento de esta doctrina lo
encontramos en la misma institución
de la Eucaristía, cuando Jesús
identificó los dones que ofrecía, con
su Cuerpo y con su Sangre («esto es
mi Cuerpo…, esta es mi Sangre…»), es
decir, con su corporeidad
inseparablemente unida al Verbo, y,
por tanto, con su entera Persona.

Ciertamente, Cristo Jesús está
presente de múltiples maneras en su
Iglesia: en su Palabra, en la oración
de los fieles (cf. Mt 18,20), en los
pobres, los enfermos, los
encarcelados (cf. Mt 25,31-46), en los
sacramentos y especialmente en la
persona del ministro. Pero, sobre
todo, está presente bajo las especies
eucarísticas (cf. Catecismo, 1373).



La singularidad de la presencia
eucarística de Cristo está en el hecho
de que el Santísimo Sacramento
contiene verdadera, real y
substancialmente el Cuerpo y la
Sangre junto con el Alma y la
Divinidad de nuestro Señor
Jesucristo, Dios verdadero y Hombre
perfecto, el mismo que nació de la
Virgen, murió en la Cruz y ahora está
sentado en los cielos a la diestra del
Padre. «Esta presencia se denomina
“real”, no a título exclusivo, como si
las otras presencias no fuesen
“reales”, sino por excelencia, porque
es substancial, y por ella Cristo, Dios
y hombre, se hace totalmente
presente» (Catecismo, 1374).

El término substancial trata de
indicar la consistencia de la
presencia personal de Cristo en la
Eucaristía: ésta no es simplemente
una “figura”, capaz de “significar” y
de llevar a la mente a pensar en
Cristo, presente en realidad en otro



lugar, en el Cielo; ni es un simple
“signo”, a través del cual se nos
ofrece la “virtud salvadora” —la
gracia—, que proviene de Cristo. La
Eucaristía es, en cambio, presencia
objetiva, del ser-en-sí (la substancia)
del Cuerpo y de la Sangre de Cristo,
es decir, de su entera Humanidad —
inseparablemente unida a la
Divinidad por la unión hipostática—,
aunque velada por las “especies” o
apariencias del pan y del vino.

Por tanto, la presencia del verdadero
Cuerpo y de la verdadera Sangre de
Cristo en este sacramento «no se
conoce por los sentidos, sino sólo por
la fe, la cual se apoya en la autoridad
de Dios» (Catecismo, 1381).

El modo de la presencia de Cristo en
la Eucaristía es un misterio
admirable. Según la fe católica
Jesucristo está presente todo entero,
con su corporeidad glorificada, bajo
cada una de las especies eucarísticas,



y todo entero en cada una de las
partes resultantes de la división de
las especies, de modo que la fracción
del pan no divide a Cristo (cfr. 
Catecismo, 1377)[5]. Se trata de una
modalidad de presencia singular,
porque es invisible e intangible, y,
además, es permanente, en el sentido
de que, una vez realizada la
consagración, dura todo el tiempo
que subsistan las especies
eucarísticas.

La transubstanciación

La presencia verdadera, real y
substancial de Cristo en la Eucaristía
supone una conversión
extraordinaria, sobrenatural, única.
Tal conversión tiene su fundamento
en las mismas palabras del Señor:
«Tomad y comed: esto es mi Cuerpo…
bebed todos de él, porque ésta es mi
Sangre de la nueva alianza…» (Mt
26,26-28). En efecto, estas palabras se
hacen realidad sólo si el pan y el vino



cesan de ser pan y vino y se
convierten en el Cuerpo y en la
Sangre de Cristo, porque es imposible
que una misma cosa pueda ser
simultáneamente dos seres diversos:
pan y Cuerpo de Cristo; vino y Sangre
de Cristo.

Sobre este punto el Catecismo de la
Iglesia Católica recuerda: «El Concilio
de Trento resume la fe católica
cuando afirma: “Porque Cristo,
nuestro Redentor, dijo que lo que
ofrecía bajo la especie de pan era
verdaderamente su Cuerpo, se ha
mantenido siempre en la Iglesia esta
convicción, que declara de nuevo el
santo Concilio: por la consagración
del pan y del vino se opera el cambio
de toda la substancia del pan en la
substancia del Cuerpo de Cristo
nuestro Señor y de toda la substancia
del vino en la substancia de su
Sangre; la Iglesia Católica ha llamado
justa y apropiadamente a este
cambio transubstanciación”» (n.



1376). Sin embargo, permanecen
inalteradas las apariencias del pan y
del vino, es decir, las “especies
eucarísticas”.

Aunque los sentidos capten
verdaderamente las apariencias del
pan y del vino, la luz de la fe nos da a
conocer que lo que realmente se
contiene bajo el velo de las especies
eucarísticas es la substancia del
Cuerpo y de la Sangre del Señor.
Gracias a la permanencia de las
especies sacramentales del pan,
podemos afirmar que el Cuerpo de
Cristo —su entera Persona— está
realmente presente en el altar, o en
el copón, o en el Sagrario.

Ángel García Ibáñez

Bibliografía básica



— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 1322-1355.

Lecturas recomendadas

— San Juan Pablo II, Carta Encíclica, 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003).

— Benedicto XVI, Exhortación
Apostólica Sacramentum caritatis
(22-II-2007).

— Francisco,Catequesis sobre la
Santa Misa (noviembre de 2017 -
abril de 2018).

— San Josemaría Escrivá, Homilía La
Eucaristía, misterio de fe y de amor,
en Es Cristo que pasa, nn. 83-94;
Homilía En la fiesta del Corpus
Christi, ibíd., nn. 150-161.

— Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006 (trad. esp.: La
Eucaristía, don y misterio. Tratado



histórico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).

[1] Juan Pablo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 29.

[2] Cf. Concilio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, 22;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, nn. 14-18.

[3] Cf. Misal Romano, Institutio
generalis, n. 320. En el rito latino el
pan debe ser ácimo, es decir, no
fermentado; cf. Ibíd.

[4] Cf. Misal Romano, Institutio
generalis, n. 319. En la Iglesia latina
al vino se añade un poco de agua; cfr.
Ibidem. Las palabras que dice el
sacerdote al añadir agua al vino,
manifiestan el sentido de este rito:



«Que por el misterio de esta agua y
de este vino, participemos de la
divinidad del que se dignó hacerse
partícipe de nuestra
humanidad» (Misal Romano, 
Ofertorio). Para los Padres de la
Iglesia este rito significa también la
unión de la Iglesia con Cristo en el
sacrificio eucarístico; cf. San
Cipriano, Ep. 63,13: CSEL 3,711.

[5] Por esto, «la Comunión con la sola
especie de pan permite recibir todo
el fruto de gracia de la
Eucaristía» (Catecismo, 1390).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/tema-22-la-
eucaristia-i/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/tema-22-la-eucaristia-i/
https://opusdei.org/es-cr/article/tema-22-la-eucaristia-i/
https://opusdei.org/es-cr/article/tema-22-la-eucaristia-i/

	Tema 22. La Eucaristía (I)

