
opusdei.org

Tema 12. Creo en el
Espíritu Santo. Creo
en la Santa Iglesia
católica

El Espíritu Santo une
íntimamente a los fieles con
Cristo de modo que forman un
solo cuerpo, la Iglesia, donde
existe una diversidad de
miembros y funciones.

20/12/2016

PDF► Creo en el Espíritu Santo. Creo
en la Santa Iglesia católica.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/12.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/12.pdf


RTF► Creo en el Espíritu Santo. Creo
en la Santa Iglesia católica.

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. Creo en el Espíritu Santo

1.1. La Tercera Persona de la
Santísima Trinidad

En la Sagrada Escritura, el Espíritu
Santo es llamado con distintos
nombres: Don, Señor, Espíritu de
Dios, Espíritu de Verdad y Paráclito,
entre otros. Cada una de estas
palabras nos indica algo de la
Tercera Persona de la Santísima
Trinidad. Es “Don”, porque el Padre y
el Hijo nos lo envían gratuitamente:
el Espíritu ha venido a habitar en
nuestros corazones (cfr. Ga 4,6); Él
vino para quedarse siempre con los
hombres. Además, de Él proceden

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/12.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/12.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


todas las gracias y dones, el mayor de
los cuales es la vida eterna junto con
las otras Personas divinas: en Él
tenemos acceso al Padre por el Hijo.

El Espíritu es “Señor” y “Espíritu de
Dios”, que en la Sagrada Escritura
son nombres que se atribuyen sólo a
Dios, porque es Dios con el Padre y el
Hijo. Es “Espíritu de Verdad” porque
nos enseña de modo completo todo lo
que Cristo nos ha revelado, y guía y
mantiene la Iglesia en la verdad (cfr. 
Jn 15, 26; 16, 13-14). Es el “otro”
Paráclito (Consolador, Abogado)
prometido por Cristo, que es el
primer Paráclito (el texto griego
habla de “otro” Paráclito y no de un
paráclito “distinto” para señalar la
comunión y continuidad entre Cristo
y el Espíritu).

En el Símbolo Niceno-
Constantinopolitano rezamos «Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem: qui ex Patre [Filioque]



procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur: qui
locutus est per Prophetas». En esta
frase los Padres del Concilio de
Constantinopla (381) quisieron
utilizar algunas de las expresiones
bíblicas con las que se nombraba al
Espíritu. Al decir que es “dador de
vida” se referían al don de la vida
divina dado al hombre. Por ser Señor
y dador de vida, es Dios con el Padre
y el Hijo y recibe por tanto la misma
adoración que las otras dos Personas
divinas. Al final, también han
querido señalar la misión que el
Espíritu realiza entre los hombres:
habló por los profetas. Los profetas
son aquéllos que hablaron en
nombre de Dios movidos por el
Espíritu para mover a la conversión
a su pueblo. La obra reveladora del
Espíritu en las profecías del Antiguo
Testamento encuentra su plenitud en
el misterio de Jesucristo, la Palabra
definitiva de Dios.



«Son numerosos los símbolos con los
que se representa al Espíritu Santo:
el agua viva, que brota del corazón
traspasado de Cristo y sacia la sed de
los bautizados; la unción con el óleo,
que es signo sacramental de la
Confirmación; el fuego, que
transforma cuanto toca; la nube
oscura y luminosa, en la que se
revela la gloria divina; la imposición
de manos, por la cual se nos da el
Espíritu; y la paloma, que baja sobre
Cristo en su bautismo y permanece
en Él» (Compendio, 139).

1.2. La Misión del Espíritu Santo

La Tercera Persona de la Santísima
Trinidad coopera con el Padre y el
Hijo desde el comienzo del designio
de nuestra salvación hasta su
consumación; pero en los “últimos
tiempos” –inaugurados con la
Encarnación redentora del Hijo– el
Espíritu se reveló y nos fue dado, fue
reconocido y acogido como Persona



(cfr. Catecismo, 686). Por obra del
Espíritu, el Hijo de Dios tomó carne
en las entrañas purísimas de la
Virgen María. El Espíritu lo ungió
desde el inicio; por eso Jesucristo es
el Mesías desde el inicio de su
humanidad, es decir, desde su misma
Encarnación (cfr. Lc 1, 35). Jesucristo
revela al Espíritu con su enseñanza,
cumpliendo la promesa hecha a los
Patriarcas (cfr. Lc 4, 18s), y lo
comunica a la Iglesia naciente,
exhalando su aliento sobre los
Apóstoles después de su
Resurrección (cfr. Compendio, 143).
En Pentecostés el Espíritu fue
enviado para permanecer desde
entonces en la Iglesia, Cuerpo místico
de Cristo, vivificándola y guiándola
con sus dones y con su presencia. Por
esto también se dice que la Iglesia es
Templo del Espíritu Santo, y que el
Espíritu Santo es como el alma de la
Iglesia.



El día de Pentecostés el Espíritu
descendió sobre los Apóstoles y los
primeros discípulos, mostrando con
signos externos la vivificación de la
Iglesia fundada por Cristo. «La
misión de Cristo y del Espíritu se
convierte en la misión de la Iglesia,
enviada para anunciar y difundir el
misterio de la comunión
trinitaria» (Compendio, 144). El
Espíritu hace entrar al mundo en los
“últimos tiempos”, en el tiempo de la
Iglesia.

La animación de la Iglesia por el
Espíritu Santo garantiza que se
profundice, se conserve siempre vivo
y sin pérdida todo lo que Cristo dijo y
enseñó en los días que vivió en la
tierra hasta su Ascensión [1];
además, por la celebración-
administración de los sacramentos,
el Espíritu santifica la Iglesia y los
fieles, haciendo que ella continúe
siempre llevando las almas a Dios 
[2].



«La misión del Hijo y la del Espíritu
son inseparables porque en la
Trinidad indivisible, el Hijo y el
Espíritu son distintos, pero
inseparables. En efecto, desde el
principio hasta el fin de los tiempos,
cuando Dios envía a su Hijo, envía
también su Espíritu, que nos une a
Cristo en la fe, a fin de que podamos,
como hijos adoptivos, llamar a Dios
“Padre” (Rm 8, 15). El Espíritu es
invisible, pero lo conocemos por
medio de su acción cuando nos
revela el Verbo y cuando obra en la
Iglesia» (Compendio, 137).

1.3. ¿Cómo actúan Cristo y el
Espíritu Santo en la Iglesia?

Por medio de los sacramentos, Cristo
comunica su Espíritu a los miembros
de su Cuerpo, y les ofrece la gracia de
Dios, que da frutos de vida nueva,
según el Espíritu. El Espíritu Santo
también actúa concediendo gracias
especiales a algunos cristianos para



el bien de toda la Iglesia, y es el
Maestro que recuerda a todos los
cristianos aquello que Cristo ha
revelado (cfr. Jn 14, 25s).

«El Espíritu Santo edifica, anima y
santifica a la Iglesia; como Espíritu
de Amor, devuelve a los bautizados
la semejanza divina, perdida a causa
del pecado, y los hace vivir en Cristo
la vida misma de la Trinidad Santa.
Los envía a dar testimonio de la
Verdad de Cristo y los organiza en
sus respectivas funciones, para que
todos den “el fruto del Espíritu” (Ga
5, 22)» (Compendio, 145).

2. Creo en la Santa Iglesia Católica

2.1. La revelación de la Iglesia

La Iglesia es un misterio (cfr., p. ej., 
Rm 16,25-27), es decir, una realidad
en la que entran en contacto y
comunión Dios y los hombres. Iglesia
viene del griego “ekklesia”, que
significa asamblea de los



convocados. En el Antiguo
Testamento fue utilizada para
traducir el “quahal Yahweh”, o
asamblea reunida por Dios para
honrarle con el culto debido. Son
ejemplos de ello la asamblea
sinaítica, y la que se reunió en
tiempos del rey Josías con el fin de
alabar a Dios y volver a la pureza de
la Ley (reforma). En el Nuevo
Testamento tiene varias acepciones,
en continuidad con el Antiguo, pero
designa especialmente el pueblo que
Dios convoca y reúne desde los
confines de la tierra para constituir
la asamblea de todos los que, por la
fe en su Palabra y el Bautismo, son
hijos de Dios, miembros de Cristo y
templo del Espíritu Santo (cfr. 
Catecismo, 777; Compendio, 147).

En la Sagrada Escritura la Iglesia
recibe distintos nombres, cada uno
de los cuales subraya especialmente
algunos aspectos del misterio de la
comunión de Dios con los hombres.



“Pueblo de Dios” es un título que
Israel recibió. Cuando se aplica a la
Iglesia, nuevo Israel, quiere decir que
Dios no quiso salvar a los hombres
aisladamente, sino constituyéndolos
en un único pueblo reunido por la
unidad del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo, que le conociera en la
verdad y le sirviera santamente [3].
También significa que ella ha sido
elegida por Dios, que es una
comunidad visible que está en
camino –entre las naciones– hacia su
patria definitiva. En ese pueblo todos
tienen la común dignidad de los hijos
de Dios, una misión común, ser sal de
la tierra, y un fin común, que es el
Reino de Dios. Todos participan de
las tres funciones de Cristo, real,
profética y sacerdotal (cfr. Catecismo,
782-786).

Cuando decimos que la Iglesia es el
“cuerpo de Cristo” queremos
subrayar que, a través del envío del
Espíritu Santo, Cristo une



íntimamente consigo a los fieles,
sobre todo en la Eucaristía, los
incorpora a su Persona por el
Espíritu Santo, manteniéndose y
creciendo unidos entre sí en la
caridad, formando un solo cuerpo en
la diversidad de los miembros y
funciones. También se indica que la
salud o la enfermedad de un
miembro repercute en todo el cuerpo
(cfr. 1 Co 12, 1-24), y que los fieles,
como miembros de Cristo, son
instrumentos suyos para obrar en el
mundo (cfr. Catecismo, 787-795). La
Iglesia también es llamada “Esposa
de Cristo” (cfr. Ef 5, 26ss), lo cual
acentúa, dentro de la unión que la
Iglesia tiene con Cristo, la distinción
de ambos sujetos. También señala
que la Alianza de Dios con los
hombres es definitiva porque Dios es
fiel a sus promesas, y que la Iglesia le
corresponde asimismo fielmente
siendo Madre fecunda de todos los
hijos de Dios.



La Iglesia también es el “templo del
Espíritu Santo”, porque Él vive en el
cuerpo de la Iglesia y la edifica en la
caridad con la Palabra de Dios, con
los sacramentos, con las virtudes y
los carismas [4]. Como el verdadero
templo del Espíritu Santo fue Cristo
(cfr. Jn 2, 19-22), esta imagen también
señala que cada cristiano es Iglesia y
templo del Espíritu Santo. Los
carismas son dones que el Espíritu
concede a cada persona para el bien
de los hombres, para las necesidades
del mundo y particularmente para la
edificación de la Iglesia. A los
pastores corresponde discernir y
valorar los carismas (cfr. 1 Ts 5,
20-22; Compendio, 160).

«La Iglesia tiene su origen y
realización en el designio eterno de
Dios. Fue preparada en la Antigua
Alianza con la elección de Israel,
signo de la reunión futura de todas
las naciones. Fundada por las
palabras y las acciones de Jesucristo,



fue realizada, sobre todo, mediante
su Muerte redentora y su
Resurrección. Más tarde, se
manifestó como misterio de
salvación mediante la efusión del
Espíritu Santo en Pentecostés. Al
final de los tiempos, alcanzará su
consumación como asamblea
celestial de todos los redimidos» ( 
Compendio, 149; cfr. Catecismo, 778).

Cuando Dios revela su designio de
salvación que es permanente,
manifiesta también cómo desea
realizarlo. Ese designio no lo llevó a
cabo con un único acto, sino que
primero fue preparando la
humanidad para acoger la Salvación;
sólo más adelante se reveló
plenamente en Cristo. Ese
ofrecimiento de Salvación en la
comunión divina y en la unidad de la
humanidad fue definitivamente
otorgado a los hombres a través del
don del Espíritu Santo que ha sido
derramado en los corazones de los



creyentes poniéndonos en contacto
personal y permanente con Cristo. Al
ser hijos de Dios en Cristo, nos
reconocemos hermanos de los demás
hijos de Dios. No hay una fraternidad
o unidad del género humano que no
se base en la común filiación divina
que nos ha sido ofrecida por el Padre
en Cristo; no hay una fraternidad sin
un Padre común, al que llegamos por
el Espíritu Santo.

La Iglesia no la han fundado los
hombres; ni siquiera es una
respuesta humana noble a una
experiencia de salvación realizada
por Dios en Cristo. En los misterios
de la vida de Cristo, el ungido por el
Espíritu, se han cumplido las
promesas anunciadas en la Ley y en
los profetas. También se puede decir
que la fundación de la Iglesia
coincide con la vida de Jesucristo; la
Iglesia va tomando forma en relación
a la misión de Cristo entre los
hombres, y para los hombres. No hay



un momento único en el que Cristo
haya fundado la Iglesia, sino que la
fundó en toda su vida: desde la
encarnación hasta su muerte,
resurrección, ascensión y con el
envío del Paráclito. A lo largo de su
vida, Cristo –en quien habitaba el
Espíritu– fue manifestando cómo
debía ser su Iglesia, disponiendo
unas cosas y después otras. Después
de su Ascensión, el Espíritu fue
enviado a la Iglesia y en ella
permanece uniéndola a la misión de
Cristo, recordándole lo que el Señor
reveló, y guiándola a lo largo de la
historia hacia su plenitud. Él es la
causa de la presencia de Cristo en su
Iglesia por los sacramentos y por la
Palabra, y la adorna continuamente
con diversos dones jerárquicos y
carismáticos [5]. Por su presencia se
cumple la promesa del Señor de estar
siempre con los suyos hasta el final
de los tiempos (cfr. Mt 28, 20).



El Concilio Vaticano II retomó una
antigua expresión para designar a la
Iglesia: “comunión”. Con ello se
indica que la Iglesia es la expansión
de la comunión íntima de la
Santísima Trinidad a los hombres; y
que en esta tierra ella ya es
comunión con la Trinidad divina,
aunque no se haya consumado aún
en su plenitud. Además de
comunión, la Iglesia es signo e
instrumento de esa comunión para
todos los hombres. Por ella
participamos en la vida íntima de
Dios y pertenecemos a la familia de
Dios como hijos en el Hijo por el
Espíritu [6]. Esto se realiza de forma
específica en los sacramentos,
principalmente en la Eucaristía,
también llamada muchas veces 
comunión (cfr. 1 Co 10, 16). Por
último, se llama también comunión
porque la Iglesia configura y
determina el espacio de la oración
cristiana (cfr. Catecismo , 2655, 2672,
2790).



2.2. La misión de la Iglesia

La Iglesia tiene que anunciar e
instaurar entre todos los pueblos el
Reino de Dios inaugurado por Cristo.
En la tierra es el germen e inicio de
este Reino. Después de su
Resurrección, el Señor envió los
Apóstoles a predicar el Evangelio, a
bautizar y a enseñar a cumplir lo que
Él había mandado (cfr. Mt 28, 18ss).
El Señor entregó a su Iglesia la
misma misión que el Padre le había
confiado (cfr. Jn 20, 21). Desde el
inicio de la Iglesia esta misión fue
realizada por todos los cristianos
(cfr. Hch 8, 4; 11, 19), que muchas
veces han llegado al sacrificio de la
propia vida para cumplirla. El
mandato misionero del Señor tiene
su fuente en el amor eterno de Dios,
que ha enviado a su Hijo y a su
Espíritu porque «quiere que todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad» (1 Tm 2,
4).



En ese envío misionero están
contenidas las tres funciones de la
Iglesia en la tierra: el munus
profeticum (anunciar la buena
noticia de la salvación en Cristo), el 
munus sacerdotale (hacer
efectivamente presente y transmitir
la vida de Cristo que salva por los
sacramentos) y el munus regale
(ayudar a los cristianos a cumplir la
misión y crecer en santidad). Aunque
todos los fieles comparten la misma
misión, no todos desempeñan el
mismo papel. Algunos de ellos fueron
elegidos por el Señor para ejercer
determinadas funciones, como los
Apóstoles y sus sucesores, que son
conformados por el sacramento del
orden con Cristo cabeza de la Iglesia
de una forma específica, distinta de
los demás.

Porque la Iglesia recibió de Dios una
misión salvífica en la tierra para los
hombres, y fue dispuesta por Dios
para realizarla, se dice que la Iglesia



es el sacramento universal de
Salvación, pues tiene como fin la
gloria de Dios y la salvación de los
hombres (cfr. Catecismo, 775). Es
sacramento universal de salvación
porque es signo e instrumento de la
reconciliación y de la comunión de la
humanidad con Dios, y de la unidad
de todo el género humano [7].
También se dice que la Iglesia es un
misterio porque en su realidad
visible se hace presente y actúa una
realidad espiritual y divina que sólo
se percibe mediante la fe.

La afirmación «fuera de la Iglesia no
hay salvación» significa que toda
salvación viene de Cristo-Cabeza por
medio de la Iglesia, que es su Cuerpo.
Nadie puede salvarse si, habiendo
reconocido que ha sido fundada por
Cristo para la salvación de los
hombres, la rechaza o no persevera.
Al mismo tiempo, gracias a Cristo y a
su Iglesia, pueden alcanzar la
salvación eterna todos aquellos que,



sin culpa alguna, ignoran el
Evangelio de Cristo y su Iglesia, pero
buscan sinceramente a Dios y, bajo el
influjo de la gracia, se esfuerzan en
cumplir su voluntad, conocida
mediante el dictamen de la
conciencia. Todo cuanto de bueno y
verdadero se encuentra en las otras
religiones viene de Dios, puede
preparar para la acogida del
Evangelio y conducir hacia la unidad
de la humanidad en la Iglesia de
Cristo (cfr. Compendio, 170 y ss.).

2.3. Las propiedades de la Iglesia:
una, santa, católica, apostólica

Llamamos propiedades a aquellos
elementos que caracterizan la
Iglesia. Los encontramos en muchos
de los Símbolos de la fe desde épocas
muy antiguas de la Iglesia. Todas las
propiedades son un don de Dios que
conlleva una tarea que cumplir por
parte de los cristianos.



La Iglesia es Una porque su origen y
modelo es la Santísima Trinidad;
porque Cristo –su fundador–
restablece la unidad de todos en un
sólo cuerpo; porque el Espíritu Santo
une a los fieles con la Cabeza, que es
Cristo. Esta unidad se manifiesta en
que los fieles profesan una misma fe,
celebran unos mismos sacramentos,
están unidos en una misma
jerarquía, tienen una esperanza
común y la misma caridad. La Iglesia
subsiste como sociedad constituida y
organizada en el mundo en la Iglesia
católica, gobernada por el sucesor de
Pedro y por los obispos en comunión
con él [8]. Sólo en ella se puede
obtener la plenitud de los medios de
salvación puesto que el Señor confió
los bienes de la Nueva Alianza al
Colegio apostólico, cuya cabeza es
Pedro. En las iglesias y comunidades
cristianas no católicas hay muchos
bienes de santificación y de verdad
que proceden de Cristo e impulsan a
la unidad católica; el Espíritu Santo



se sirve de ellas como instrumentos
de salvación, puesto que su fuerza
viene de la plenitud de gracia y
verdad que Cristo dio a la Iglesia
católica (cfr. Catecismo , 819). Los
miembros de esas iglesias y
comunidades se incorporan a Cristo
en el Bautismo y por eso los
reconocemos como hermanos. Se
puede crecer en unidad:
acercándonos más a Cristo y
ayudando a los demás cristianos a
estar más cerca de Él; fomentando la
unidad en lo esencial, la libertad en
lo accidental y la caridad en todo [9];
haciendo más habitable la casa de
Dios a los demás; creciendo en
veneración y respeto por el Papa y la
jerarquía, ayudándoles y siguiendo
sus enseñanzas.

El movimiento ecuménico es una
tarea eclesial por la que se busca
restaurar la unidad entre los
cristianos en la única Iglesia fundada
por Cristo. Es un deseo del Señor (cfr.



Jn 17, 21). Se realiza con la oración,
con la conversión del corazón, el
recíproco conocimiento fraterno y el
diálogo teológico.

La Iglesia es Santa porque Dios es su
autor, porque Cristo se entregó por
ella para santificarla y hacerla
santificante, porque el Espíritu Santo
la vivifica con la caridad. Por tener la
plenitud de los medios salvíficos, la
santidad es la vocación de cada uno
de sus miembros y el fin de toda su
actividad. Es santa porque da
constantemente frutos de santidad
en la tierra, porque su santidad es
fuente de santificación de sus hijos –
aunque en esta tierra se reconocen
todos pecadores y necesitados de
conversión y purificación–. La Iglesia
también es santa debido a la
santidad alcanzada por sus
miembros que ya están en el Cielo,
de modo eminente la santísima
Virgen María, que son sus modelos e
intercesores (cfr. Catecismo,



823-829). La Iglesia puede ser más
santa, a través de la tarea de
santidad realizada por sus fieles: la
conversión personal, la lucha
ascética por parecerse más a Cristo,
la reforma que ayuda a cumplir
mejor la misión y a huir de la rutina,
la purificación de la memoria que
remueve los falsos prejuicios sobre
los demás, y el cumplimiento
concreto de la voluntad de Dios en la
caridad.

La Iglesia es Católica –es decir,
universal– porque en ella está Cristo,
porque conserva y administra todos
los medios de salvación dados por
Cristo, porque su misión abarca a
todo el género humano, porque ha
recibido y transmite en su integridad
todo el tesoro de la Salvación y
porque tiene la capacidad de
inculturarse, elevando y mejorando
cualquier cultura. La catolicidad
crece extensiva e intensivamente a
través de un mayor desarrollo de la



misión de la Iglesia. Toda iglesia
particular, es decir, toda porción del
pueblo de Dios que está en comunión
en la fe, en los sacramentos, con su
obispo –a través de la sucesión
apostólica–, formada a imagen de la
Iglesia universal y en comunión con
toda la Iglesia (que la precede
ontológica e cronológicamente) es
católica.

Como su misión abarca toda la
humanidad, cada hombre, de modos
diversos, pertenece o al menos está
ordenado a la unidad católica del
Pueblo de Dios. Está plenamente
incorporado a la Iglesia quien,
poseyendo el Espíritu de Cristo, se
encuentra unido por los vínculos de
la profesión de fe, de los
sacramentos, del gobierno
eclesiástico y de la comunión. Los
católicos que no perseveren en la
caridad, aunque incorporados a la
Iglesia, le pertenecen con el cuerpo
pero no con el corazón. Los



bautizados que no realizan
plenamente dicha unidad católica
están en una cierta comunión,
aunque imperfecta, con la Iglesia
católica (cfr. Compendio, 168).

La Iglesia es Apostólica porque Cristo
la ha edificado sobre los Apóstoles,
testigos escogidos de su Resurrección
y fundamento de su Iglesia; porque
con la asistencia del Espíritu Santo,
enseña, custodia y transmite
fielmente el depósito de la fe recibido
de los Apóstoles. También es
apostólica por su estructura, en
cuanto es instruida, santificada y
gobernada, hasta la vuelta de Cristo,
por los Apóstoles y sus sucesores, los
obispos, en comunión con el sucesor
de Pedro. La sucesión apostólica es la
transmisión, mediante el sacramento
del Orden, de la misión y la potestad
de los Apóstoles a sus sucesores.
Gracias a esta transmisión, la Iglesia
se mantiene en comunión de fe y de
vida con su origen, mientras a lo



largo de los siglos ordena su misión
apostólica a la difusión del Reino de
Cristo sobre la tierra. Todos los
miembros de la Iglesia participan,
según las distintas funciones, de la
misión recibida por los Apóstoles de
llevar el Evangelio al mundo entero.
La vocación cristiana es, por su
misma naturaleza, vocación al
apostolado (cfr. Catecismo , 863).

Miguel de Salis Amaral

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Sobre el Espíritu Santo

Catecismo de la Iglesia Católica,
683-688; 731-741.



Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 136-146.

Juan Pablo II, Enc. Dominum et
vivificantem, 18-V-1986, 3-26.

Juan Pablo II, Catequesis sobre el
Espíritu Santo, VIII-XII.1989.

San Josemaría, Homilía El Gran
Desconocido, en Es Cristo que pasa,
127-138.

Lecturas recomendadas

Catecismo de la Iglesia Católica,
748-945. Compendio del Catecismo de
la Iglesia Católica, 147-193.

San Josemaría, Homilía Lealtad a la
Iglesia (4-VI-1972), en Amar a la
Iglesia, Palabra, Madrid 1986, pp.
13-36.



[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Dei Verbum, 8.

[2] «La venida solemne del Espíritu
en el día de Pentecostés no fue un
suceso aislado. Apenas hay una
página de los Hechos de los Apóstoles
en la que no se nos hable de El y de
la acción por la que guía, dirige y
anima la vida y las obras de la
primitiva comunidad cristiana […]
Esa realidad profunda que nos da a
conocer el texto de la Escritura Santa,
no es un recuerdo del pasado, una
edad de oro de la Iglesia que quedó
atrás en la historia. Es, por encima de
las miserias y de los pecados de cada
uno de nosotros, la realidad también
de la Iglesia de hoy y de la Iglesia de
todos los tiempos» (San Josemaría, Es
Cristo que pasa, 127 y ss.).

[3] Cfr. Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 4 y 9; San Cipriano, De Orat
Dom, 23 (CSEL 3, 285).



[4] «Cuando invoques, pues, a Dios
Padre, acuérdate de que ha sido el
Espíritu quien, al mover tu alma, te
ha dado esa oración. Si no existiera el
Espíritu Santo, no habría en la Iglesia
palabra alguna de sabiduría o de
ciencia, porque está escrito: es dada
por el Espíritu la palabra de
sabiduría (I Cor XII, 8)... Si el Espíritu
Santo no estuviera presente, la
Iglesia no existiría. Pero, si la Iglesia
existe, es seguro que el Espíritu Santo
no falta» (San Juan Crisóstomo, 
Sermones panegyrici in solemnitates
D. N. Iesu Christi , hom. 1, De Sancta
Pentecostes, n. 3-4, PG 50, 457).

[5] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 4 y 12.

[6] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22.

[7] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 1.

[8] Cfr. Ibidem, 8.



[9] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 92.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/tema-12-creo-
en-el-espiritu-santo-creo-en-la-santa-

iglesia-catolica/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/tema-12-creo-en-el-espiritu-santo-creo-en-la-santa-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-cr/article/tema-12-creo-en-el-espiritu-santo-creo-en-la-santa-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-cr/article/tema-12-creo-en-el-espiritu-santo-creo-en-la-santa-iglesia-catolica/
https://opusdei.org/es-cr/article/tema-12-creo-en-el-espiritu-santo-creo-en-la-santa-iglesia-catolica/

	Tema 12. Creo en el Espíritu Santo. Creo en la Santa Iglesia católica

