
opusdei.org

San Josemaría, un
santo siempre joven

Conferencia de clausura del
Cardenal Herranz en el
simposio 'San Josemaría y los
jóvenes', que tuvo lugar en Jaén
los días 19 y 20 de noviembre
de 2010.

20/11/2010

Hoy se celebra en la Basílica de San
Pedro en Roma el Consistorio para la
creación de veintidós nuevos
Cardenales. Debería estar allí, pero
he justificado mi ausencia no sólo
por la imposibilidad de cambiar la



fecha de esta conferencia, sino
porque me había ya comprometido a
venir a este hermoso y prometedor
Simposio, que se enmarca en la
preparación de la próxima 'Jornada
Mundial de la Juventud' y, por eso,
también en lo que el Santo Padre
considera una acuciante necesidad
actual, para la Iglesia y aún más para
la sociedad civil

Me refiero a la urgencia de afrontar
el desafío de la emergencia educativa
de la juventud y, más concretamente,
de no dejar que la cultura de lo
superficial y de lo efímero propia de
la sociedad consumista esterilice los
anhelos que en los corazones jóvenes
claman por ideales nobles y grandes,
capaces de dar verdaderamente
sentido y belleza a su existencia.

Me habéis invitado a hablaros del
tema que titula vuestro entero
Simposio: 'San Josemaría y los
jóvenes'. Centenares de miles –quizás



ya millones– de jóvenes en todo el
mundo han meditado las siguientes
palabras de San Josemaría, un santo
que los conocía bien y con el que he
tenido la gracia de convivir día a día
durante veintidós maravillosos años: 
"Que tu vida no sea una vida
estéril. –Sé útil. –Deja poso. –
Ilumina, con la luminaria de tu fe
y de tu amor...". Por esa ya bien
adquirida familiaridad ideal entre la
juventud y San Josemaría, y porque a
los jóvenes interesan sobre todo los
testimonios de vida, permitidme que
yo –joven Cardenal de ochenta años–
articule esta conferencia más que
con proposiciones doctrinales, con
recuerdos personales, centrados
alrededor de tres concretas fechas
del calendario.

Primera fecha: 21 de noviembre de
1950

En las primeras horas de la tarde de
ese día, en un centro madrileño del



Opus Dei situado en el primer piso de
una casa de vecinos de la calle
Padilla, se nos moría repentinamente
de un ataque cardiaco Suso Garrido,
un joven universitario de veinte
años, que se había preparado con
gran ilusión para viajar a Italia el día
siguiente con destino al Colegio
Romano, centro internacional de
formación del Opus Dei en Roma.
San Josemaría, presente esos días en
Madrid, vino inmediatamente a
rezar ante el cadáver de Suso y a
estar con nosotros que, como es
comprensible, estábamos muy
impresionados por lo sucedido

Yo no conocía personalmente al
fundador del Opus Dei. Este primer
encuentro con él, con el Padre, iba a
dejar en mi alma una siembra de paz
espiritual y de esperanza
sobrenatural, que los sesenta años
transcurridos desde entonces no han
podido cancelar ni difuminar en el
pasado.



Un encuentro así, en tan singulares
circunstancias, además de ayudarme
a comprender la riqueza espiritual y
el espíritu juvenil de San Josemaría,
me reafirmó en la decisión de total
entrega a Dios que yo había tomado
apenas unos días antes, a mis veinte
años –como los de Suso– de juventud
abierta ilusionadamente hacia el
futuro. Me explico.

Yo había conocido el mensaje del
Opus Dei ese verano, durante el
servicio militar en un campamento
de las Milicias Universitarias.
Aprendí poco a poco a buscar y
mantener una entrañable amistad
personal con Cristo, cultivada en la
lectura y meditación del Evangelio y
en la Eucaristía.

Comprendí pronto que en realidad
era Él quien me había buscado, y
nuestra amistad fue creciendo con
toda naturalidad, en medio y no a
pesar de las tareas ordinarias de la



vida en el campamento: instrucción
en orden abierto y en orden cerrado,
atletismo, clases teóricas y
maniobras de estrategia militar,
desfiles... Con mis amigos del Opus
Dei aprendí a tomarme
verdaderamente en serio el ser
cristiano, el luchar por ser fiel a los
compromisos bautismales de
santidad personal y de empeño
apostólico.

Ya antes, y como bastantes de mis
compañeros de estudio o de deporte,
sentía en mi alma un ansia de cosas
grandes, de dedicar mi existencia a
ideales altos aunque fueran arduos.
Era una serena inquietud, que
reflejaban bien estas palabras de un
poeta que me gustaba leer, José
María Valverde: "Tú, amigo, tú que
tienes veinte años, dime: ¿qué vas a
hacer con ellos?". La respuesta la
había encontrado en otra pregunta
con no menor ímpetu juvenil, que en
un libro de espiritualidad –Camino–



nos hacía a los jóvenes un sacerdote,
Josemaría Escrivá: "¿No gritaríais
de buena gana a la juventud que
bulle alrededor vuestro: ¡locos!,
dejad esas cosas mundanas que
achican el corazón... y muchas
veces lo envilecen..., dejad eso y
venid con nosotros tras el Amor?"
(n. 790).

Esas "cosas mundanas" eran
entonces, como lo son hoy, los falsos
dioses de las tres principales
concupiscencias que tientan al
hombre herido por el pecado
original: el ídolo de la avaricia y del
poseer a toda costa ("concupiscencia
de los ojos"), el ídolo de la lujuria y
de la droga ("concupiscencia de la
carne") y el ídolo del poder
("soberbia de la vida"). Tres
concupiscencias que acompañan
inseparablemente la naturaleza
humana caída. El autor de Camino lo
sabía, pero lo que Josemaría Escrivá
nos pedía a los jóvenes era que no



dejásemos que nuestro corazón se
envileciese rindiéndose
vergonzosamente –por falta de lucha
ascética– al culto de ninguno de esos
ídolos. Eso sería sacrificar en el altar
de falsos y efímeros 'paraísos'
nuestras aspiraciones más nobles y
profundas, nuestra sed de verdadera
libertad y felicidad.

¡Amigos míos que me escucháis!:
podéis comprender con qué gozo he
leído ahora, pasados sesenta años, las
siguientes palabras de Benedicto XVI
en su Mensaje para la "Jornada
Mundial de la Juventud" del próximo
año en Madrid: "Sentir el anhelo de lo
que es realmente grande forma parte
del ser joven. ¿Se trata sólo de un
sueño vacío que se desvanece cuando
uno se hace adulto? No, el hombre en
verdad está creado para lo que es
grande, para el infinito. Cualquier
otra cosa es insuficiente. San Agustín
tenía razón: «nuestro corazón está
inquieto, hasta que no descansa en



Ti» (...) El encuentro con el Hijo de
Dios proporciona un dinamismo
nuevo a toda la existencia. Cuando
comenzamos a tener una relación
personal con Él, Cristo nos revela
nuestra identidad y, con su amistad, la
vida crece y se realiza en plenitud".

"Venid con nosotros tras el Amor".
Aquella frase del joven sacerdote
Josemaría sonaba en mi corazón a
los veinte años como el "¡Sígueme!"
de Jesús a sus primeros discípulos
junto al mar de Galilea. Me infundía
temor y a la vez me agradaba el
pensamiento de que esa llamada
divina pudiera ser también para mí.
Otra frase de aquel sacerdote joven
–"El Amor ...¡bien vale un amor!"
(Camino, n. 171)– me hirió como una
bayoneta.

La gracia de Dios me hizo audaz y
decidí entregarme completamente a
Cristo, dejar todo para entrar en el
futuro más ligero, jugarme la entera



existencia a una sola carta: la carta
del Amor de Dios. Han pasado
sesenta años, y os aseguro que nunca
me arrepentí: han sido, están siendo,
sesenta años de felicidad. ¡Gracias a
Dios!

Pero volvamos a aquél 21 de
noviembre de 1950, en Madrid. Yo
tenía ante mí al autor de Camino, al
fundador del Opus Dei, rezando ante
el cadáver de un joven hijo de su
espíritu, que la muerte se acababa de
llevar a apenas veinte años de edad.
Me impresionó la expresión enérgica
y a la vez dulce del rostro de San
Josemaría y su mirada herida por el
dolor pero serena, como transida por
un íntimo abandono en Dios, casi un
gozo espiritual. Al terminar el
responso nos habló del sentido
cristiano de la vida y de la muerte; y
nos dijo con estas o parecidas
palabras: "Hijos míos: para
nosotros la muerte significa
entrar en la Casa del Padre y



encontrarnos definitivamente con
la Vida. Suso ha sabido amar a
Dios, ha sido fiel a su Voluntad y
ha vencido la última batalla de
esta guerra de paz y de amor. Ya
está junto al Amor... ¡el Amor con
mayúscula!".

Precisamente esta expresión de San
Josemaría –la vida como "guerra de
paz y de amor"– me lleva con el
recuerdo a otra de las tres fechas a
las que aludí.

Segunda fecha: 31 de diciembre de
1971

Era la tarde del 31 de diciembre de
1971, en la Sede Central del Opus Dei
en Roma. En un rato de conversación
familiar con los miembros del Centro
del Consejo General, San Josemaría
nos leyó una nota personal tomada
ese día. La nota decía así: "Éste es
nuestro destino en la tierra:
luchar, por amor, hasta el último
instante. Deo gratias!"



Si siempre el cristiano ha de concebir
su "destino en la tierra", su vida en la
doble dimensión ascética y
apostólica, como una "guerra de paz
y de amor", esta exigencia vocacional
era particularmente aguda en
aquellos años de la vida de la Iglesia
y del mundo. San Josemaría sufría
enormemente ante la confusión
doctrinal y disciplinar imperante en
amplios sectores de la Iglesia y aún
más de la sociedad civil,
especialmente entre los jóvenes. La
"crisis posconciliar", producida por
interpretaciones equivocadas del
Concilio Vaticano II, había llevado a
una reducción temporalista del
mensaje evengélico marginando a
Dios y poniendo al hombre como
centro, con consiguientes abusos
litúrgicos y disciplinares, multitud de
defecciones sacerdotales y
progresiva disminución de
vocaciones.



En el ámbito de la sociedad civil, la
llamada "revolución del 68", mezcla
explosiva de ideas de Marx, Freud y
Marcuse, produjo sobre todo en
naciones europeas y americanas
cambios sociales muy relevantes:
contestación de la noción y ejercicio
de la autoridad (tanto religiosa y civil
como paterna), desprecio del
concepto natural y cristiano de
matrimonio y de familia, falso
'feminismo' y absoluta 'liberación
sexual', etc. Contra algunos ideales
nobles del principio, pronto
ahogados por prevalentes tendencias
anárquicas, se impuso una filosofía
libertaria y nihilista, donde no había
lugar para Dios, ni para la conciencia
moral, ni para los valores auténticos
que ennoblecen la dignidad de la
persona.

Josemaría Escrivá, que nos había
leído esa exhortación a "luchar por
amor hasta el último instante", iba
a cumplir, pocos días después,



setenta años. No era el sacerdote
joven que yo había conocido en
Madrid en el lejano 1950. Pero el
vigor juvenil de su alma era el
mismo, tanto es así que había escrito
refiriéndose a un tercero e
indirectamente a sí mismo: "Andaba
siempre, a pesar de los años, con
la juventud madura del Amor" ( 
Forja, n. 493). Por eso, ante la
hecatombe espiritual a la que acabo
de referirme y pensando sobre todo
en los jóvenes que la estaban
sufriendo y a los que él preveía –
como ha sucedido– que la deberían
afrontar en el futuro, nos dijo: 
"Inactivos no nos vamos a
quedar". Consecuente con el
propósito de "batallar por Amor",
nos repetía con frecuencia esta
consigna recogida después en Surco: 
"Tarea del cristiano: ahogar el
mal en abundancia de bien. No se
trata de campañas negativas, ni
de ser antinada. Al contrario:
vivir de afirmación, llenos de



optimismo, con juventud, alegría y
paz; ver con comprensión a todos:
a los que siguen a Cristo y a los
que le abandonan o no le conocen.

–Pero comprensión no significa
abstencionismo, ni indiferencia,
sino actividad" (n. 864).

Y San Josemaría, junto con una
intensísima oración de petición,
desarrolló un esfuerzo formidable
para poner en marcha
numerosísimas iniciativas
apostólicas en todo el mundo,
especialmente para la formación
integral de los jóvenes: colegios,
universidades, iniciativas editoriales,
clubs juveniles, escuelas de
capacitación profesional, etc. Pero
dando en todo momento prioridad a
la formación espiritual, al encuentro
personal de amistad con Cristo.
Explicó en una entrevista: "He visto
con alegría cómo prende en la
juventud –en la de hoy como en la



de hace cuarenta años– la piedad
cristiana, cuando la contemplan
hecha vida sincera; cuando
entienden que hacer oración es
hablar con el Señor como se habla
con un padre, con un amigo: sin
anonimato, con un trato personal,
en una conversación de tú a tú;
cuando se procura que resuenen
en sus almas aquellas palabras de
Jesucristo, que son una invitación
al encuentro confiado: vos autem
dixi amicos (Ioan 15, 15), os he
llamado amigos; cuando se hace
una llamada fuerte a su fe, para
que vean que el Señor es el mismo
ayer, hoy y siempre (Heb 13, 8)"
(Conversaciones con Monseñor
Escrivá de Balaguer, n. 102).

Siempre con ese empeño de
formación humana y espiritual de los
jóvenes, promovió la preparación de
una Biblia popular con comentarios
doctrinales y ascéticos que facilitasen
la meditación de la sagrada Escritura



y especialmente el trato con la
santísima Humanidad de Cristo.

Estimuló la difusión y estudio de
catecismos y libros espirituales de
doctrina segura y, de frente al
enfriamiento de la vida de piedad –
especialmente de la práctica de los
Sacramentos–, fomentó entre
centenares de miles de jóvenes la
vida eucarística y el amor a la
confesión sacramental. "Cor meum
vigilat", "mi corazón vigila", le
oíamos repetir frecuentemente. Y
añadía: "Hijos míos: no se tolera ni
en tiempo de paz, en la vida
militar, que un centinela se
duerma. Pero en tiempo de
guerra... No podemos dormirnos".

Queridos amigos: me conmueve
pensar qué grande actualidad tienen
estas enseñanzas e iniciativas
apostólicas de San Josemaría, cuando
leo las siguientes palabras del Papa
en su Mensaje para la "Jornada



Mundial de la Juventud": "Hay una
fuerte corriente de pensamiento
laicista que quiere apartar a Dios de
la vida de las personas y de la
sociedad, planteando e intentando
crear un 'paraíso' sin Él. Pero la
experiencia enseña que el mundo sin
Dios se convierte en un 'infierno',
donde prevalece el egoísmo, las
divisiones en las familias, el odio entre
las personas y los pueblos, la falta de
amor, alegría y esperanza". Y, con
expresiones que eran también
familiares a San Josemaría, aconseja
el Papa a los jóvenes: "Escuchadle [a
Cristo] como el verdadero Amigo con
quien compartir el camino de vuestra
vida. Con Él a vuestro lado seréis
capaces de afrontar con valentía y
esperanza las dificultades, los
problemas, también las desilusiones y
los fracasos. [...] En los Sacramentos
Él se nos acerca de modo particular,
se nos entrega. Aprended a 'ver', a
'encontrar' a Jesús en la Eucaristía,
donde está presente y cercano hasta



entregarse como alimento para
nuestro camino; en el Sacramento de
la Penitencia, donde el Señor
manifiesta su misericordia
ofreciéndonos siempre el perdón. [...]
Conocedle mediante la lectura de los
Evangelios y del Catecismo de la
Iglesia Católica; hablad con Él en la
oración, confiad en Él".

Son enseñanzas que San Josemaría
repetía hasta su muerte y nos sigue
ahora repitiendo. Pero esta realidad
me lleva a la tercera y última fecha
que quisiera recordar, brevemente
para no cansaros.

Tercera fecha: 26 de junio de 1975

El 22 de mayo, un mes antes de su
muerte, San Josemaría había escrito
en una de sus notas espirituales: "De
la otra vida sólo nos separa un
velo tan tenue, que vale la pena
estar siempre dispuesto a
emprender ese viaje con alegría"
(J. Herranz, En las afueras de Jericó,



p. 204). Estaba efectivamente bien
dispuesto, con su alma siempre joven
gozosamente abandonada en su
Padre Dios, cuando ese 'tenue velo' se
alzó para él pasado el mediodía del
25 de junio de 1975.

Después de besarlo en la frente y de
rezar intensamente de rodillas
encomendando su alma al Señor, los
hijos suyos que estábamos presentes
preparamos amorosamente el cuerpo
del Padre para trasladarlo al lugar
sagrado, la iglesia de Santa María de
la Paz.

En los bolsillos de su sotana
encontramos junto al santo Rosario
dos cosas, que me parece oportuno
mencionar a conclusión de este
Simposio porque simbolizan bien lo
que indirectamente –refiriéndose a
otra persona imaginaria– él había
dejado escrito de sí mismo: "Andaba
siempre, a pesar de los años, con
la juventud madura del Amor"



(Forja, n. 493). Esas dos cosas
encontradas en los bolsillos eran:
una agenda o cuadernito de notas y –
comprendo que esto podrá
sorprender a alguno de los
presentes– un silbato, semejante más
que al de los árbitros de los partidos
de fútbol a los silbatos con los que los
jefes de estación ferroviaria hacen
partir los trenes. Me referiré primero
a la agenda.

En su Mensaje para la próxima
"Jornada Mundial de la Juventud" ha
escrito el Papa: "Cristo no es un bien
sólo para nosotros mismos, sino que
es el bien más precioso que tenemos
para compartir con los demás". Es eso
precisamente lo que siempre hizo
San Josemaría. En la agenda
encontrada en el bolsillo de su
sotana, donde solía anotar sus
sentimientos de ardiente enamorado
y apóstol de Cristo, había escrito
alguna semana antes: "Amo a Cristo
con toda la fuerza de mi corazón



siempre joven... ¿Joven a mis 73
años? Sí, sí, siempre joven: con la
juventud de Cristo que es eterna".

Es sabido que cuando, muchos años
antes del Concilio Vaticano II,
comenzó a enseñar la doctrina sobre
la llamada universal a la santidad y
al apostolado implícita en el
sacramento del Bautismo, alguien
hizo correr en Madrid la voz de que
aquél jovencísimo sacerdote estaba
loco. Y él comentó: "Sí, tiene razón,
estoy loco, ¡loco de amor a
Cristo!". Y ese amor lo hacía feliz.
Solía repetirnos y lo dejó escrito: "Lo
que se necesita para conseguir la
felicidad, no es una vida cómoda,
sino un corazón enamorado"
(Surco, n. 79).

Por eso, su constante empeño
apostólico –que a mí me alcanzó a los
veinte años– era llevar los jóvenes y
en general todas las almas al
encuentro personal con Cristo,



siguiendo –como ocurre también en
el amor humano– los necesarios
pasos sucesivos del enamoramiento,
que resumía así: "Buscar a Cristo,
tratar a Cristo, conocer a Cristo,
amar a Cristo". Tratar, conocer y
amar la santísima Humanidad de
Cristo, del Verbo encarnado, del Dios-
Hombre que se abaja, que nos ama y
nos busca, que abraza las fatigas y
las alegrías del trabajo humano, que
se cansa, que prueba el hambre y la
sed, que llora el amigo muerto, que
muestra una infinita capacidad de
amor y de misericordia, que nos
llama amigos y entrega su vida por
cada uno de nosotros... San
Josemaría vivía y enseñaba
apasionadamente a buscar este
encuentro personal con Cristo, que
iluminaba cada hora de su laboriosa
jornada vivida con dinamismo
apostólico y espíritu contemplativo.
Una perfecta unidad de vida, de la
que muchos hemos sido testigos.



¿Y el silbato?, preguntará alguno.
¿Para qué le servía el silbato a San
Josemaría? Le servía, como un
elocuente y simpático símbolo, para
poner en marcha el tren, para
despertar las almas, quizás
adormecidas o distraídas, y ponerlas
decididamente en marcha, con
audacia juvenil y confianza en Dios,
arrastrando apostólicamente a otros
con el vigor de una buena
locomotora, sin miedo a las nieblas y
cuestas del camino. Con frecuencia,
bromeando, San Josemaría hacía
sonar el silbato junto al oído de uno
u otro de nosotros, para estimular si
fuese necesario nuestro dinamismo
apostólico.

La última vez que se lo vi hacer, al
oído de un hijo suyo alemán, fue dos
o tres días antes de su muerte. Lo he
recordado ahora nuevamente,
leyendo las siguientes palabras de
otro alemán universal, Benedicto
XVI, en su 'Mensaje' a los jóvenes: "La



cultura actual, en algunas partes del
mundo, sobre todo en Occidente,
tiende a excluir a Dios, o a considerar
la fe como un hecho privado sin
ninguna relevancia en la vida social.
Aunque el conjunto de los valores, que
son el fundamento de la sociedad,
provenga del Evangelio [...] se
constata una especie de eclipse de
Dios".

Como antes os he recordado, San
Josemaría percibía ya vivamente esta
realidad: la común tendencia del
materialismo marxista y del
materialismo hedonista a alejar a
Dios de las almas y de la vida
ordinaria de los hombres. Y sufría al
ver que –ante la presión social de los
medios y de lo que se comenzaba ya
a denominar 'políticamente
correcto'– muchos cristianos
ajustaban su propia vida a una de las
siguientes dos tendencias: "dejarse
llevar por la corriente" pagana de lo
mundano y de lo efímero, perdiendo



la propia identidad cristiana; o bien
"auto-marginarse" de la sociedad,
encerrándose cómodamente, a la
defensiva, en la torre de marfil de un
ecosistema propio. San Josemaría
consideraba profundamente falso
este dilema, porque ninguna de esas
dos tendencias corresponde a las
exigencias de la vocación divina a la
santidad y al apostolado recibida con
la fe cristiana y el Bautismo. Por eso
dijo con palabras profundamente
actuales, como lo son todas sus
enseñanzas: "No lo dudéis, hijos
míos: cualquier modo de evasión
de las honestas realidades diarias
es para vosotros, hombres y
mujeres del mundo, cosa opuesta a
la voluntad de Dios. Por el
contrario, debéis comprender
ahora con una nueva claridad que
Dios os llama a servirle en y desde
las tareas civiles, materiales,
seculares de la vida humana: en
un laboratorio, en el quirófano de
un hospital, en el cuartel, en la



cátedra universitaria, en la
fábrica, en el taller, en el campo,
en el hogar de familia y en todo el
inmenso panorama del trabajo,
Dios nos espera cada día. Sabedlo
bien: hay un algo santo, divino,
escondido en las situaciones más
comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir".

Conclusión

¡Queridos amigos!: nuevamente hoy,
con los hechos y las enseñanzas de
San Josemaría que he querido
recordar al finalizar este Simposio, él
nos estimula a vivir –y a enseñar a
muchos otros a descubrir– la belleza
y la grandeza de tener a Dios como
Amigo, de saber encontrar cada día a
Cristo –el Verbo encarnado, muerto y
resucitado– no al margen de las
realidades temporales de nuestra
vida ordinaria, sino en medio de
ellas: "¿Recordáis a San Juan?: A
vosotros os escribo, jóvenes,



porque sois valientes y la palabra
de Dios permanece en vosotros, y
vencísteis al maligno (1 Jn 2, 14).
Dios nos urge, para la juventud
eterna de la Iglesia y de la
humanidad entera. ¡Podéis
transformar en divino todo lo
humano, como el rey Midas
convertía en oro todo lo que
tocaba!" (Amigos de Dios, n. 221).

He de terminar. Pero ya que vivís en
España, especialmente de cara a la
próxima 'Jornada Mundial de la
Juventud', no quisiera hacerlo sin
contaros un pequeño simpático
episodio que viví junto al Papa que
canonizó a San Josemaría, Juan Pablo
II, en su memorable encuentro con
jóvenes españoles el 3 de mayo de
2003, en el aeropuerto Cuatro
Vientos de Madrid. Se trata de un
comentario relacionado con la
música rock, que me pareció
bastante iluminador del ambiente en
que se desarrolló aquella fantástica



reunión dialogada del Papa con
centenares de miles de chicos y
chicas.

Una mujer policía de la escolta que
nos acompañó a Madrid, de vuelta
del encuentro, me comentó
estupefacta ante el espectáculo al
que había asistido:

- "¡Este Papa arrastra a los jóvenes
más que los Rolling Stones!"

- Sonreí y le dije: "¿En serio? Si el
Papa no canta ni toca la guitarra..."

- Y ella contestó, señalándose el
corazón: "No. Pero cuando habla hace
resonar una musiquilla aquí dentro"

Cuando ya en Roma, y después de
dudarlo un poco... por eso del rock,
me decidí a contarle al Papa el
comentario, me dijo escuetamente: 
"A los jóvenes les gusta la verdad".

Estaba clarísimo... y lo sigue estando.



A nosotros, queridos amigos, nos toca
no defraudarles. Y procurar que
otros no los engañen. Podemos estar
bien seguros de que en el servicio a
este gran ideal apostólico contaremos
siempre con la intercesión de San
Josemaría y del Siervo de Dios Juan
Pablo II.

Julián Card. Herranz Casado

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/san-josemaria-
y-los-jovenes-un-santo-siempre-joven-

cardenal-herranz/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/san-josemaria-y-los-jovenes-un-santo-siempre-joven-cardenal-herranz/
https://opusdei.org/es-cr/article/san-josemaria-y-los-jovenes-un-santo-siempre-joven-cardenal-herranz/
https://opusdei.org/es-cr/article/san-josemaria-y-los-jovenes-un-santo-siempre-joven-cardenal-herranz/
https://opusdei.org/es-cr/article/san-josemaria-y-los-jovenes-un-santo-siempre-joven-cardenal-herranz/

	San Josemaría, un santo siempre joven

