
opusdei.org

«Necesitamos
respirar la verdad
de las buenas
historias»

Este año deseo dedicar el
Mensaje para la Jornada
Mundial de las Comunicaciones
Sociales al tema de la
narración: para no perdernos
necesitamos respirar la verdad
de historias buenas que
edifiquen, que ayuden a
reencontrar las raíces y la
fuerza para avanzar juntos, ha
escrito el Papa Francisco en su
cuenta de Twitter.



24/01/2020

Quiero dedicar el Mensaje de este
año al tema de la narración, porque
creo que para no perdernos
necesitamos respirar la verdad de las
buenas historias: historias que
construyan, no que destruyan;
historias que ayuden a reencontrar
las raíces y la fuerza para avanzar
juntos. En medio de la confusión de
las voces y de los mensajes que nos
rodean, necesitamos una narración
humana, que nos hable de nosotros y
de la belleza que poseemos. Una
narración que sepa mirar al mundo y
a los acontecimientos con ternura;
que cuente que somos parte de un
tejido vivo; que revele el entretejido
de los hilos con los que estamos
unidos unos con otros.

1. Tejer historias



El hombre es un ser narrador. Desde
la infancia tenemos hambre de
historias como tenemos hambre de
alimentos. Ya sean en forma de
cuentos, de novelas, de películas, de
canciones, de noticias…, las historias
influyen en nuestra vida, aunque no
seamos conscientes de ello. A
menudo decidimos lo que está bien o
mal hacer basándonos en los
personajes y en las historias que
hemos asimilado. Los relatos nos
enseñan; plasman nuestras
convicciones y nuestros
comportamientos; nos pueden
ayudar a entender y a decir quiénes
somos.

El hombre no es solamente el único
ser que necesita vestirse para cubrir
su vulnerabilidad (cf. Gn 3,21), sino
que también es el único ser que
necesita “revestirse” de historias
para custodiar su propia vida. No
tejemos sólo ropas, sino también
relatos: de hecho, la capacidad



humana de “tejer” implica tanto a los
tejidos como a los textos. Las
historias de cada época tienen un
“telar” común: la estructura prevé
“héroes”, también actuales, que para
llevar a cabo un sueño se enfrentan a
situaciones difíciles, luchan contra el
mal empujados por una fuerza que
les da valentía, la del amor.
Sumergiéndonos en las historias,
podemos encontrar motivaciones
heroicas para enfrentar los retos de
la vida.

El hombre es un ser narrador porque
es un ser en realización, que se
descubre y se enriquece en las
tramas de sus días. Pero, desde el
principio, nuestro relato se ve
amenazado: en la historia serpentea
el mal.

2. No todas las historias son
buenas

«El día en que comáis de él, […]
seréis como Dios» (cf. Gn 3,5). La



tentación de la serpiente introduce
en la trama de la historia un nudo
difícil de deshacer. “Si posees, te
convertirás, alcanzarás...”, susurra
todavía hoy quien se sirve del
llamado storytellingcon fines
instrumentales. Cuántas historias
nos narcotizan, convenciéndonos de
que necesitamos continuamente
tener, poseer, consumir para ser
felices. Casi no nos damos cuenta de
cómo nos volvemos ávidos de
chismes y de habladurías, de cuánta
violencia y falsedad consumimos. A
menudo, en los telares de la
comunicación, en lugar de relatos
constructivos, que son un aglutinante
de los lazos sociales y del tejido
cultural, se fabrican historias
destructivas y provocadoras, que
desgastan y rompen los hilos frágiles
de la convivencia. Recopilando
información no contrastada,
repitiendo discursos triviales y
falsamente persuasivos, hostigando
con proclamas de odio, no se teje la



historia humana, sino que se despoja
al hombre de la dignidad.

Pero mientras que las historias
utilizadas con fines instrumentales y
de poder tienen una vida breve, una
buena historia es capaz de
trascender los límites del espacio y
del tiempo. A distancia de siglos
sigue siendo actual, porque alimenta
la vida. En una época en la que la
falsificación es cada vez más
sofisticada y alcanza niveles
exponenciales (el deepfake),
necesitamos sabiduría para recibir y
crear relatos bellos, verdaderos y
buenos. Necesitamos valor para
rechazar los que son falsos y
malvados. Necesitamos paciencia y
discernimiento para redescubrir
historias que nos ayuden a no perder
el hilo entre las muchas laceraciones
de hoy; historias que saquen a la luz
la verdad de lo que somos, incluso en
la heroicidad ignorada de la vida
cotidiana.



3. La Historia de las historias

La Sagrada Escritura es una Historia
de historias. ¡Cuántas vivencias,
pueblos, personas nos presenta! Nos
muestra desde el principio a un Dios
que es creador y narrador al mismo
tiempo. En efecto, pronuncia su
Palabra y las cosas existen (cf. Gn 1).
A través de su narración Dios llama a
las cosas a la vida y, como colofón,
crea al hombre y a la mujer como sus
interlocutores libres, generadores de
historia junto a Él. En un salmo, la
criatura le dice al Creador: «Tú has
creado mis entrañas, me has tejidoen
el seno materno. Te doy gracias
porque son admirables tus obras […],
no desconocías mis huesos. Cuando,
en lo oculto, me iba formando, y 
entretejiendo en lo profundo de la
tierra» (139,13-15). No nacemos
realizados, sino que necesitamos
constantemente ser “tejidos” y
“bordados”. La vida nos fue dada



para invitarnos a seguir tejiendo esa
“obra admirable” que somos.

En este sentido, la Biblia es la gran
historia de amor entre Dios y la
humanidad. En el centro está Jesús:
su historia lleva al cumplimiento el
amor de Dios por el hombre y, al
mismo tiempo, la historia de amor
del hombre por Dios. El hombre será
llamado así, de generación en
generación, a contar y a grabar en su
memoria los episodios más
significativos de esta Historia de
historias, los que puedan comunicar
el sentido de lo sucedido.

El título de este Mensaje está tomado
del libro del Éxodo, relato bíblico
fundamental, en el que Dios
interviene en la historia de su
pueblo. De hecho, cuando los hijos de
Israel estaban esclavizados clamaron
a Dios, Él los escuchó y rememoró:
«Dios se acordó de su alianza con
Abrahán, Isaac y Jacob. Dios se fijó



en los hijos de Israel y se les
apareció» (Ex 2, 24-25). De la
memoria de Dios brota la liberación
de la opresión, que tiene lugar a
través de signos y prodigios. Es
entonces cuando el Señor revela a
Moisés el sentido de todos estos
signos: «Para que puedas contar [y
grabar en la memoria] de tus hijos y
nietos […] los signos que realicé en
medio de ellos. Así sabréis que yo soy
el Señor» (Ex 10,2). La experiencia
del Éxodo nos enseña que el
conocimiento de Dios se transmite
sobre todo contando, de generación
en generación, cómo Él sigue
haciéndose presente. El Dios de la
vida se comunica contando la vida.

El mismo Jesús hablaba de Dios no
con discursos abstractos, sino con
parábolas, narraciones breves,
tomadas de la vida cotidiana. Aquí la
vida se hace historia y luego, para el
que la escucha, la historia se hace



vida: esa narración entra en la vida
de quien la escucha y la transforma.

No es casualidad que también los
Evangelios sean relatos. Mientras nos
informan sobre Jesús, nos
“performan”[1] a Jesús, nos
conforman a Él: el Evangelio pide al
lector que participe en la misma fe
para compartir la misma vida. El
Evangelio de Juan nos dice que el
Narrador por excelencia —el Verbo,
la Palabra— se hizo narración: «El
Hijo único, que está en el seno del
Padre, Él lo ha contado» (cf. Jn 1,18).
He usado el término “contado”
porque el original exeghésato puede
traducirse sea como “revelado” que
como “contado”. Dios se ha
entretejido personalmente en
nuestra humanidad, dándonos así
una nueva forma de tejer nuestras
historias.

4. Una historia que se renueva



La historia de Cristo no es
patrimonio del pasado, es nuestra
historia, siempre actual. Nos muestra
que a Dios le importa tanto el
hombre, nuestra carne, nuestra
historia, hasta el punto de hacerse
hombre, carne e historia. También
nos dice que no hay historias
humanas insignificantes o pequeñas.
Después de que Dios se hizo historia,
toda historia humana es, de alguna
manera, historia divina. En la
historia de cada hombre, el Padre
vuelve a ver la historia de su Hijo
que bajó a la tierra. Toda historia
humana tiene una dignidad que no
puede suprimirse. Por lo tanto, la
humanidad se merece relatos que
estén a su altura, a esa altura
vertiginosa y fascinante a la que
Jesús la elevó.

Escribía san Pablo: «Sois carta de
Cristo […] escrita no con tinta, sino
con el Espíritu de Dios vivo; no en
tablas de piedra, sino en las tablas de



corazones de carne» (2 Co 3,3). El
Espíritu Santo, el amor de Dios,
escribe en nosotros. Y, al escribir
dentro, graba en nosotros el bien, nos
lo recuerda. Re-cordar significa
efectivamente llevar al corazón,
“escribir” en el corazón. Por obra del
Espíritu Santo cada historia, incluso
la más olvidada, incluso la que
parece estar escrita con los renglones
más torcidos, puede volverse
inspirada, puede renacer como una
obra maestra, convirtiéndose en un
apéndice del Evangelio. Como las 
Confesionesde Agustín. Como El
Relato del Peregrino de Ignacio. Como
la Historia de un alma de Teresita del
Niño Jesús. Como Los Novios,como 
Los Hermanos Karamazov. Como
tantas innumerables historias que
han escenificado admirablemente el
encuentro entre la libertad de Dios y
la del hombre. Cada uno de nosotros
conoce diferentes historias que
huelen a Evangelio, que han dado
testimonio del Amor que transforma



la vida. Estas historias requieren que
se las comparta, se las cuente y se las
haga vivir en todas las épocas, con
todos los lenguajes y por todos los
medios.

5. Una historia que nos renueva

En todo gran relato entra en juego el
nuestro. Mientras leemos la
Escritura, las historias de los santos,
y también esos textos que han sabido
leer el alma del hombre y sacar a la
luz su belleza, el Espíritu Santo es
libre de escribir en nuestro corazón,
renovando en nosotros la memoria
de lo que somos a los ojos de Dios.
Cuando rememoramos el amor que
nos creó y nos salvó, cuando
ponemos amor en nuestras historias
diarias, cuando tejemos de
misericordia las tramas de nuestros
días, entonces pasamos página. Ya no
estamos anudados a los recuerdos y
a las tristezas, enlazados a una
memoria enferma que nos aprisiona



el corazón, sino que abriéndonos a
los demás, nos abrimos a la visión
misma del Narrador. Contarle a Dios
nuestra historia nunca es inútil;
aunque la crónica de los
acontecimientos permanezca
inalterada, cambian el sentido y la
perspectiva. Contarse al Señor es
entrar en su mirada de amor
compasivo hacia nosotros y hacia los
demás. A Él podemos narrarle las
historias que vivimos, llevarle a las
personas, confiarle las situaciones.
Con Él podemos anudar el tejido de
la vida, remendando los rotos y los
jirones. ¡Cuánto lo necesitamos
todos!

Con la mirada del Narrador —el
único que tiene el punto de vista
final— nos acercamos luego a los
protagonistas, a nuestros hermanos y
hermanas, actores a nuestro lado de
la historia de hoy. Sí, porque nadie es
un extra en el escenario del mundo y
la historia de cada uno está abierta a



la posibilidad de cambiar. Incluso
cuando contamos el mal podemos
aprender a dejar espacio a la
redención, podemos reconocer en
medio del mal el dinamismo del bien
y hacerle sitio.

No se trata, pues, de seguir la lógica
del storytelling, ni de hacer o hacerse
publicidad, sino de rememorar lo
que somos a los ojos de Dios, de dar
testimonio de lo que el Espíritu
escribe en los corazones, de revelar a
cada uno que su historia contiene
obras maravillosas. Para ello, nos
encomendamos a una mujer que
tejió la humanidad de Dios en su
seno y —dice el Evangelio—
entretejió todo lo que le sucedía. La
Virgen María lo guardaba todo,
meditándolo en su corazón (cf. Lc
2,19). Pidamos ayuda a aquella que
supo deshacer los nudos de la vida
con la fuerza suave del amor:



Oh María, mujer y madre, tú tejiste en
tu seno la Palabra divina, tú narraste
con tu vida las obras magníficas de
Dios. Escucha nuestras historias,
guárdalas en tu corazón y haz tuyas
esas historias que nadie quiere
escuchar. Enséñanos a reconocer el
hilo bueno que guía la historia. Mira
el cúmulo de nudos en que se ha
enredado nuestra vida, paralizando
nuestra memoria. Tus manos
delicadas pueden deshacer cualquier
nudo. Mujer del Espíritu, madre de la
confianza, inspíranos también a
nosotros. Ayúdanos a construir
historias de paz, historias de futuro. Y
muéstranos el camino para
recorrerlas juntos.

Roma, junto a San Juan de Letrán, 24
de enero de 2020, fiesta de san
Francisco de Sales.

Franciscus



[1] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Spe
salvi, 2: «El mensaje cristiano no era
sólo “informativo”, sino
“performativo”. Eso significa que el
Evangelio no es solamente una
comunicación de cosas que se
pueden saber, sino una
comunicación que comporta hechos
y cambia la vida».

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-
respirar-verdad/ (09/02/2026)

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-respirar-verdad/
https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-respirar-verdad/
https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-respirar-verdad/

	«Necesitamos respirar la verdad de las buenas historias»

