
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Chipre y Grecia

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostólico
a Chipre y Grecia (2-6 de
diciembre de 2021).

06/12/2021

El viaje apostólico de Francisco a los
dos países mediterráneos, del 2 al 6
de diciembre, sigue los pasos del
Papa emérito en Chipre en 2010 y del
Papa san Juan Pablo II en Grecia en
2001.



Jueves, 2 de diciembre de 2021

- Encuentro con sacerdotes, religiosos
y religiosas, diáconos, catequistas,
asociaciones y movimientos
eclesiales de Chipre en la Catedral
maronita de Nuestra Señora de las
Gracias, Nicosia

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la “Ceremonial Hall”
del Palacio Presidencial de Nicosia

Viernes, 3 de diciembre de 2021

- Visita de cortesía a Su Beatitud
Crisóstomo II, Arzobispo ortodoxo de
Chipre en el Arzobispado ortodoxo
de Chipre, Nicosia 

- Encuentro con el Santo Sínodo en la
Catedral ortodoxa de Nicosia

- Santa Misa en el Estadio GSP de
Nicosia



- Oración ecuménica con los
migrantes en la iglesia parroquial de
la Santa Cruz, Nicosia

Sábado, 4 de diciembre de 2021

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Palacio
Presidencial de Atenas

- Encuentro de Su Beatitud Jerónimo
II y Su Santidad Francisco con sus
respectivos séquitos en la “Sala del
Trono” del Arzobispado ortodoxo de
Grecia, Atenas

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas y catequistas en la
Catedral de San Dionisio de Atenas

Domingo, 5 de diciembre de 2021

- Visita a los refugiados en el Centro
de acogida e identificación de
Mitilene



- Santa Misa en “Megaron Concert
Hall” de Atenas

- Visita de cortesía de Su Beatitud
Jerónimo II al Santo Padre en la
Nunciatura Apostólica de Atenas

Lunes, 6 de diciembre de 2021

- Encuentro con los jóvenes en la
Escuela San Dionisio de las
Hermanas Ursulinas de Marusi,
Atenas

- Ceremonia de despedida en el
aeropuerto internacional de Atenas

Jueves, 2 de diciembre

Encuentro con sacerdotes,
religiosos y religiosas, diáconos,
catequistas, asociaciones y
movimientos eclesiales de Chipre



Beatitudes, queridos hermanos
obispos,

queridos sacerdotes, religiosas y
religiosos,

queridos catequistas, hermanos y
hermanas: Χαίρετε! [¡Hola!]

Me siento contento de estar entre
ustedes. Deseo expresar mi gratitud
al Cardenal Béchara Boutros Raï por
las palabras que me ha dirigido y
saludar con afecto al Patriarca
Pierbattista Pizzaballa. Gracias a
todos ustedes por su ministerio y su
servicio; en particular a ustedes,
hermanas, por la obra educativa que
llevan adelante en la escuela, a la
que asisten tantos jóvenes de la isla,
lugar de encuentro, de diálogo y
aprendizaje del arte de construir
puentes. ¡Gracias! Gracias a todos
por su cercanía a las personas,
especialmente en los contextos
sociales y laborales donde es más
difícil.



Comparto mi alegría de visitar esta
tierra, caminando como peregrino
tras las huellas del gran apóstol
Bernabé, hijo de este pueblo,
discípulo enamorado de Jesús,
intrépido anunciador del Evangelio
que, pasando por las nacientes
comunidades cristianas, veía cómo
actuaba la gracia de Dios y se
alegraba de ello, exhortando «a todos
para que permanecieran unidos al
Señor con firmeza de corazón» (Hch
11,23). Y yo vengo con el mismo
deseo: ver la gracia de Dios obrando
en su Iglesia y en su tierra,
alegrándome con ustedes por las
maravillas que el Señor obra y
exhortándolos a perseverar siempre,
sin cansarse, sin desanimarse nunca.
¡Dios es más grande! Dios es más
grande que nuestras contradicciones.
¡Adelante!

Los miro y veo la riqueza de su
diversidad. Es cierto, ¡una buena
"macedonia". Todo diferente. Saludo



a la Iglesia maronita, que en el curso
de los siglos ha llegado en varias
ocasiones a la isla y que, a menudo
atravesando muchas pruebas, ha
perseverado en la fe. Cuando pienso
en el Líbano siento mucha
preocupación por la crisis en la que
se encuentra y noto el sufrimiento de
un pueblo cansado y probado por la
violencia y el dolor. Llevo a mi
oración el deseo de paz que sube
desde el corazón de ese país. Les
agradezco lo que hacen en la Iglesia,
por Chipre. Los cedros del Líbano se
citan numerosas veces en la
Escritura como modelos de belleza y
grandeza. Pero incluso un gran cedro
surge desde las raíces y crece
lentamente. Ustedes son estas raíces,
trasplantadas en Chipre para
difundir la fragancia y la belleza del
Evangelio. ¡Gracias!

Saludo también a la Iglesia latina,
presente aquí por milenios, que ha
visto crecer en el tiempo, junto a sus



hijos, el entusiasmo de la fe y que
hoy, gracias a la presencia de tantos
hermanos y hermanas migrantes, se
presenta como un pueblo
“multicolor”, un auténtico lugar de
encuentro entre etnias y culturas
diferentes. Este rostro de la Iglesia
refleja el rol de Chipre en el
continente europeo: una tierra de
campos dorados, una isla acariciada
por las olas del mar, pero sobre todo
una historia que es cruce de pueblos
y mosaico de encuentros. Así es
también la Iglesia: católica, es decir,
universal, espacio abierto en el que
todos son acogidos y alcanzados por
la misericordia de Dios y su
invitación a amar. No hay ni debe
haber muros en la Iglesia católica. Y
esto, no lo olvidemos, ninguno de
nosotros ha sido llamado aquí para
hacer proselitismo como
predicadores, eso jamás. El
proselitismo es estéril, no da vida.
Todos hemos sido llamados por la
misericordia de Dios, que nunca se



cansa de llamar, nunca se cansa de
estar cerca, nunca se cansa de
perdonar. ¿Dónde están las raíces de
nuestra vocación cristiana? En la
misericordia de Dios. Nunca
debemos olvidar eso. El Señor no
defrauda; su misericordia no
defrauda. Siempre nos espera. No
hay y no debe haber muros en la
Iglesia católica, por favor. Y una casa
común, es el lugar de las relaciones,
es la convivencia de la diversidad:
ese rito, ese otro rito; uno lo piensa
así, esa monja lo vio así, la otra lo vio
de otro modo. La diversidad de todos
y, en esa diversidad, la riqueza de la
unidad. ¿Y quién hace la unidad? El
espíritu santo. ¿Y quién hace la
diversidad? El espíritu santo. Quien
puede entender que entienda. Él es el
autor de la diversidad y es el autor
de la armonía. San Basilio solía
decirlo: “Ipse harmonia est”. Él es
quien hace la diversidad de dones y
la unidad armoniosa de la Iglesia.



Queridos amigos, ahora quisiera
compartir algo con ustedes a
propósito de san Bernabé, su
hermano y patrono, inspirándome en
dos palabras de su vida y de su
misión.

La primera palabra es paciencia. Se
habla de Bernabé como de un gran
hombre de fe y de equilibrio, que fue
elegido por la Iglesia de Jerusalén —
se puede decir de la Iglesia madre—
como la persona más idónea para
visitar una nueva comunidad, la de
Antioquía, que estaba compuesta por
diversas personas que se habían
convertido recientemente del
paganismo. Fue enviado para ir y ver
qué estaba sucediendo, casi como un
explorador. Allí encontró personas
que provenían de otro mundo, de
otra cultura y sensibilidad religiosa;
personas que acababan de cambiar
de vida y por eso tenían una fe llena
de entusiasmo, pero todavía frágil,
como al inicio. En toda esta situación,



la actitud de Bernabé fue de gran 
paciencia. Sabe esperar. Sabe esperar
que el árbol crezca. Es la paciencia
de estar dispuesto a salir
constantemente de viaje, la paciencia
de entrar en la vida de personas
hasta ese momento desconocidas, la
paciencia de acoger la novedad sin
juzgarla apresuradamente, la
paciencia del discernimiento, que
sabe captar los signos de la obra de
Dios en todas partes, la paciencia de
“estudiar” otras culturas y
tradiciones. Bernabé tuvo sobre todo 
la paciencia del acompañamiento,
deja crecer, acompañando. No sofocó
la fe frágil de los recién llegados con
actitudes estrictas, inflexibles, o con
requerimientos demasiado exigentes
en cuanto a la observancia de los
preceptos. No. Los dejaba crecer, los
acompañaba, los tomaba de la mano,
dialogaba con ellos. Bernabé no se
escandaliza, como un padre y una
madre no se escandalizan con sus
hijos, los acompañan, los ayudan a



crecer. Tengan en cuenta esto, las
divisiones, el proselitismo dentro de
la Iglesia no van. Deja crecer y
acompaña. Y si tienes que regañar a
alguien, regaña, pero con amor, con
paz. Es el hombre de la paciencia.

Necesitamos una Iglesia paciente,
queridos hermanos y hermanas. Una
Iglesia que no se deja turbar y
desconcertar por los cambios, sino
que acoge serenamente la novedad y
discierne las situaciones a la luz del
Evangelio. En esta isla es precioso el
trabajo que llevan adelante en la
acogida de nuevos hermanos y
hermanas que llegan desde otros
lugares del mundo. Como Bernabé,
también ustedes están llamados a
cultivar una mirada paciente y
atenta, a ser signos visibles y creíbles
de la paciencia de Dios que nunca
deja a nadie fuera de casa, nadie
privado de su tierno abrazo. La
Iglesia en Chipre tiene estos brazos
abiertos: acoge, integra y acompaña.



Es un mensaje importante también
para la Iglesia en toda Europa,
marcada por la crisis de fe. No sirve
ser impulsivos, no sirve ser
agresivos, o nostálgicos o
quejumbrosos, es mejor seguir
adelante leyendo los signos de los
tiempos y también los signos de la
crisis. Es necesario volver a
comenzar y anunciar el Evangelio
con paciencia, tomar en mano las
Bienaventuranzas, sobre todo
anunciarlas a las nuevas
generaciones. A ustedes, hermanos
obispos, quisiera decirles: sean
pastores pacientes en la cercanía, no
se cansen nunca de buscar a Dios en
la oración; buscar a los sacerdotes,
en el encuentro; a los hermanos de
otras confesiones cristianas, con
respeto y solicitud; y a los fieles, allí
donde viven. Y a ustedes, queridos
sacerdotes que están aquí, quisiera
decirles: sean pacientes con los fieles,
siempre dispuestos a animarlos,
ministros incansables del perdón y



de la misericordia de Dios. Nunca
jueces severos, siempre padres
amorosos.

Cuando leo la Parábola del hijo
pródigo: el hermano mayor era un
juez riguroso, pero el padre era
misericordioso, la imagen del Padre
que siempre perdona, es más, que
siempre está esperando para
perdarnos. El año pasado un grupo
de jóvenes que hacen espectáculos de
música pop, quisieron hacer la
parábola del hijo pródigo, cantada en
música pop y diálogos. ¡Hermoso!
Pero lo más lindo es la discusión
final, cuando el hijo pródigo se
acerca a un amigo y le dice: “No
puedo seguir así. Quiero irme a casa,
pero tengo miedo de que papá me
cierre la puerta en la cara, que me
eche. Tengo este miedo y no sé cómo
hacer. —Pero tu papá es bueno— —
Sí, pero ya sabes... mi hermano está
ahí calentándose la cabeza”. Hacia el
final de esa ópera pop sobre el hijo



pródigo, su amigo le dice: “Haz una
cosa: escribe a tu papá y dile que
quieres volver, pero tienes miedo de
que no te reciba bien. Dile a tu papá
que, si quiere darte la bienvenida,
ponga un pañuelo en la ventana más
alta de la casa, así tu papá te dirá
primero si te dará la bienvenida o te
rechazará”. Ese acto termina. En el
otro acto, el hijo se dirige a la casa de
su padre. Y cuando está en camino,
se vuelve y ve la casa de su padre:
que estaba llena de pañuelos
blancos. ¡Llena! Este es Dios para
nosotros. Este es Dios para nosotros.
Nunca se cansa de perdonar. Y
cuando el hijo empieza a hablar: “Ah,
señor, yo hice…”, —Cállate, y le tapa
la boca—.

A ustedes sacerdotes: por favor, no
sean rigurosos en la confesión.
Cuando ves que alguien está en
problemas, di: "entiendo, entiendo".
Esto no significa "manga ancha", no.



Significa corazón de padre, como
corazón de padre tiene Dios.

La obra que el Señor realiza en la
vida de cada persona es una historia
sagrada, dejémonos apasionar por
ella. En la multiforme variedad de su
pueblo, paciencia significa también
tener oídos y corazón para acoger
sensibilidades espirituales diferentes,
modos de expresar la fe distintos y
culturas diversas. La Iglesia no
quiere uniformar, por favor no. Sino
integrar todas las culturas, todas las
psicologías de las personas, con
paciencia materna, porque la Iglesia
es madre. Es lo que deseamos hacer
con la gracia de Dios en el itinerario
sinodal: la oración paciente, la
escucha paciente de una Iglesia dócil
a Dios y abierta al hombre. La
paciencia era uno de los aspectos de
Bernabé.

En la historia de Bernabé hay un
segundo aspecto importante que



quisiera subrayar: su encuentro con
Pablo de Tarso y la amistad fraterna
entre ellos, que los conducirá a vivir
juntos la misión. Después de la
conversión de Pablo —que antes
había sido un encarnizado
perseguidor de los cristianos—
«todos le temían, porque no creían
que él también fuera discípulo» (Hch
9,26). Aquí el libro de los Hechos de
los Apóstoles dice algo muy hermoso:
Bernabé lo tomó consigo, lo presentó
a la comunidad, contó lo que le había
sucedido y respondió por él (cf. v.
27). Escuchemos este “lo tomó
consigo”. La expresión hace
referencia a la misma misión de
Jesús, que tomó consigo a los
discípulos por los caminos de Galilea,
que tomó sobre sí nuestra
humanidad herida por el pecado. Es
una actitud de amistad, una actitud
de compartir la vida. “Tomar
consigo”, “tomar sobre sí” significa
hacerse cargo de la historia del otro,
darse tiempo para conocerlo sin



etiquetarlo, cargarlo sobre los
hombros cuando está cansado o
herido, como hace el buen
samaritano (cf. Lc 10,25-37). Esto se
llama fraternidad, y esta es la
segunda palabra que deseo decirles.
La primera, paciencia y la segunda
fraternidad.

Bernabé y Pablo, como hermanos,
viajaron juntos para anunciar el
Evangelio, aun en medio de
persecuciones. En la Iglesia de
Antioquía «estuvieron juntos todo un
año e instruyeron a mucha
gente» (Hch 11,26). Luego ambos
tenían reservada una misión más
grande y, enviados por el Espíritu
Santo, «se embarcaron para
Chipre» (Hch 13,4). Y la Palabra de
Dios corría y crecía no sólo por sus
cualidades humanas, sino sobre todo
porque eran hermanos en el nombre
de Dios y esta fraternidad entre ellos
hacía resplandecer el mandamiento
del amor. Hermanos distintos, como



los dedos de una mano, todos
diversos, pero todos con la misma
dignidad. Hermanos. Después, como
sucede en la vida, pasó algo
inesperado. Los Hechos cuentan que
los dos tuvieron un fuerte
desacuerdo y sus caminos se
separaron (cf. Hch 15,39). También
entre los hermanos se discute, a
veces hay disputas. Pero Pablo y
Bernabé no se separaron por motivos
personales, sino que estaban
discutiendo acerca de su ministerio,
sobre cómo llevar adelante la misión,
y tenían visiones diferentes. Bernabé
también quería llevar a la misión al
joven Marcos, y Pablo no quería.
Discutieron, pero por algunas cartas
sucesivas se intuye que no quedó
rencor entre ellos. Incluso a Timoteo,
que tenía que alcanzarlo más
adelante, Pablo le escribió: «Ven a
verme cuanto antes […] Recoge a
Marcos [¡justamente a él!] y tráelo
contigo, pues será de gran ayuda en
mi ministerio» (2 Tm 4,9.11). Esta es



la fraternidad en la Iglesia, se puede
discutir sobre visiones, sobre puntos
de vista, es bueno hacerlo. Un poco
de discusión es siempre bueno. En
particular sobre diferentes
sensibilidades e ideas, ya que es malo
no discutir nunca. Cuando hay una
paz demasiado rigurosa, no es de
Dios. En familia, los hermanos
discuten, intercambian puntos de
vista. Sospecho de los que nunca
discuten, porque todo el tiempo
tienen "agendas" ocultas. Esta es la
fraternidad de la Iglesia: se pueden
discutir visiones, sensibilidades,
ideas diferentes, y en algunos casos
decir cosas con franqueza, esto
ayuda, y no decirlas por atrás con
una crítica que no hace bien a nadie.
La discusión es una oportunidad
para el crecimiento y el cambio. Pero
recordemos siempre que no se
discute para hacerse la guerra, para
imponerse, sino para expresar y vivir
la vitalidad del Espíritu, que es amor



y comunión. Se discute, pero
seguimos siendo hermanos.

Recuerdo que cuando era niño
éramos cinco. Discutíamos entre
nosotros, a veces con fuerza, no
todos los días, y luego estábamos
todos juntos en la mesa. La discusión
de la familia que tiene madre, la
madre Iglesia: los hijos discuten.

Queridos hermanos y hermanas,
necesitamos una Iglesia fraterna que
sea instrumento de fraternidad para
el mundo. Aquí en Chipre existen
muchas sensibilidades espirituales y
eclesiales, varias historias de
procedencia, de ritos de tradiciones
diferentes; pero no debemos sentir la
diversidad como una amenaza
contra la identidad, ni debemos
recelar y preocuparnos de los
respectivos espacios. Si caemos en
esta tentación crece el miedo, el
miedo genera desconfianza, la
desconfianza conduce a la sospecha



y, antes o después, lleva a la guerra.
Somos hermanos amados por un
único Padre. Ustedes están inmersos
en el Mediterráneo, un mar con
diferentes historias, un mar que ha
mecido numerosas civilizaciones, un
mar del que todavía hoy
desembarcan personas, pueblos y
culturas de todas partes del mundo.
Con su fraternidad pueden recordar
a todos, a toda Europa, que para
construir un futuro digno del
hombre es necesario trabajar juntos,
superar las divisiones, derribar los
muros y cultivar el sueño de la
unidad. Necesitamos acogernos e
integrarnos, caminar juntos, ser
todos hermanos y hermanas.

Les agradezco lo que son y lo que
hacen, la alegría con la que anuncian
el Evangelio, las fatigas y renuncias
con las que lo sostienen y lo hacen
avanzar. Este es el camino trazado
por los santos apóstoles Pablo y
Bernabé. Les deseo que sean siempre



una Iglesia paciente, que discierne,
que no se asusta nunca, que
acompaña y que integra; y una
Iglesia fraterna, que hace espacio al
otro, que discute pero permanece
unida y crece en la discusión. Los
bendigo a cada uno de ustedes. Y, por
favor, sigan rezando por mí, porque
tengo necesidad. Efcharistó!
[¡Gracias!]

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en la “Ceremonial
Hall” del Palacio Presidencial de
Nicosia

Señor Presidente de la República,

miembros del gobierno y del Cuerpo
diplomático,

distinguidas Autoridades religiosas y
civiles,

insignes Representantes de la
sociedad y del mundo de la cultura,



señoras y señores:

Los saludo cordialmente,
manifestándoles mi alegría por estar
aquí. Le agradezco, señor Presidente,
el recibimiento que me ha dado en
nombre de toda la población. He
venido como peregrino a un país
pequeño por su geografía, pero
grande por su historia; a una isla que
a lo largo de los siglos no ha aislado a
la gente, sino que la ha unido; a una
tierra cuyo límite es el mar; a un
lugar que representa la puerta
oriental de Europa y la puerta
occidental de Oriente Medio. Son una
puerta abierta, un puerto que reúne.
Chipre, encrucijada de civilizaciones,
lleva en sí la vocación innata al
encuentro, favorecida por el carácter
acogedor de los chipriotas.

Acabamos de homenajear al primer
Presidente de esta República, el
Arzobispo Makarios, y al realizar
este gesto he deseado homenajear a



todos los ciudadanos. Su nombre,
Makarios, evoca las palabras
iniciales del primer discurso de
Jesús: las Bienaventuranzas (cf. Mt
5,3-12). ¿Quién es ese makarios,
quién es realmente ese
bienaventurado según la fe cristiana,
a quien esta tierra está ligada
indisolublemente? Bienaventurados
pueden ser todos, y son ante todo los
pobres de espíritu, los que han sido
heridos por la vida, aquellos que
viven con mansedumbre y
misericordia, cuantos practican la
justicia y construyen la paz sin
hacerse notar. Las Bienaventuranzas,
queridos amigos, son la constitución
perenne del cristianismo. Vivirlas
permite que el Evangelio sea siempre
joven y fecunde la sociedad de
esperanza. Las Bienaventuranzas son
la brújula que orienta, en todas las
latitudes, las rutas que los cristianos
abordan en el viaje de la vida.



Justamente desde aquí, donde
Europa y Oriente se encuentran,
comenzó la primera gran
inculturación del Evangelio en el
continente y para mí es emocionante
recorrer los pasos de los grandes
misioneros de los orígenes, en
particular de los santos Pablo,
Bernabé y Marcos. Heme aquí, pues,
peregrino entre ustedes para
caminar con ustedes, queridos
chipriotas; con todos ustedes, con el
deseo de que la buena noticia del
Evangelio lleve desde aquí a Europa
un alegre mensaje en el signo de las
Bienaventuranzas. Aquello que los
primeros cristianos dieron al mundo
con la fuerza humilde del Espíritu
fue en efecto un inaudito mensaje de
belleza. Fue la novedad sorprendente
de la bienaventuranza al alcance de
todos para conquistar los corazones y
la libertad de muchos. Este país tiene
una herencia particular en ese
sentido, como mensajero de belleza
entre los continentes. Chipre trasluce



belleza en su territorio, que debe
conservarse y protegerse con
políticas ambientales oportunas y
concertadas con los vecinos. La
belleza se refleja también en la
arquitectura, en el arte —
particularmente en el arte sacro—,
en el artesanado religioso y en los
numerosos tesoros arqueológicos.
Trayendo una imagen del mar que
nos rodea, quisiera decir que esta isla
representa una perla de gran valor
en el corazón del Mediterráneo.

Una perla, en efecto, se convierte en
lo que es porque se forma con el paso
del tiempo, requiere años para que
las diversas estratificaciones la
hagan compacta y reluciente. De este
modo, la belleza de esta tierra deriva
de las culturas que a lo largo de los
siglos se encontraron y mezclaron.
También hoy la luz de Chipre tiene
muchos matices, varios son los
pueblos y las personas que, con
tonalidades diversas, componen la



gama cromática de esta población.
Pienso también en la presencia de
muchos inmigrantes, que
porcentualmente es la más relevante
entre los países de la Unión Europea.
Salvaguardar la belleza multicolor y
poliédrica del conjunto no es fácil. Se
necesita tiempo y paciencia, como
para la formación de la perla. Se
requiere una mirada amplia que
abrace la variedad de las culturas y
tienda hacia el futuro con amplitud
de miras. En este sentido, es
importante tutelar y promover a
cada componente de la sociedad, de
modo especial a los que
estadísticamente son minoritarios.
Pienso además en varias entidades
católicas que se beneficiarían de un
oportuno reconocimiento
institucional, para que la
contribución que aportan a la
sociedad por medio de sus
actividades, en particular educativas
y caritativas, sea definido



adecuadamente desde el punto de
vista legal.

Una perla pone de manifiesto su
belleza en circunstancias difíciles.
Nace de la oscuridad, cuando la ostra
“sufre” después de haber recibido
una visita inesperada que amenaza
su incolumidad, como, por ejemplo,
un grano de arena que la irrita. Para
protegerse, reacciona asimilando
aquello que la ha herido, envuelve
aquello que para ella es peligroso y
extraño y lo transforma en belleza,
en una perla. La perla de Chipre fue
eclipsada por la pandemia, que
impidió a muchos visitantes que
accedan a ver su belleza, agravando,
como en otros lugares, las
consecuencias de la crisis económica
y financiera. Lo que garantizará un
desarrollo sólido y duradero en este
período de reactivación no será el
entusiasmo por recobrar cuanto se
ha perdido, sino el compromiso por
promover la recuperación de la



sociedad, particularmente por medio
de una decidida lucha contra la
corrupción y las plagas que atentan
contra la dignidad de la persona; me
refiero, por ejemplo, al tráfico de
seres humanos.

Pero la herida que más hace sufrir a
esta tierra es la provocada por la
terrible laceración que ha padecido
en los últimos decenios. Me refiero al
sufrimiento interior de cuantos no
pueden regresar a sus casas y lugares
de culto. Ruego por la paz de ustedes,
por la paz de toda la isla, y la deseo
con todas las fuerzas. El camino de la
paz, que sana los conflictos y
regenera la belleza de la fraternidad,
está marcado por una palabra:
diálogo que Usted Señor Presidente,
ha repetido tantas veces. Tenemos
que ayudarnos a creer en la fuerza
paciente y humilde del diálogo,
aquella fuerza de la paciencia, de
“llevar sobre las espaldas”, 
hypomoné, que podemos extraer de



las Bienaventuranzas. Sabemos que
no es un camino fácil; es largo y
tortuoso, pero no hay alternativas
para llegar a la reconciliación.
Alimentemos la esperanza con el
poder de los gestos en lugar de poner
la esperanza en los gestos de poder.
Porque hay un poder de los gestos
que prepara la paz, no se trata de los
gestos de poder, de las amenazas de
venganza y de las demostraciones de
fuerza, sino de los gestos de
distensión, de los pasos concretos de
diálogo. Me refiero, por ejemplo, al
compromiso por entablar un debate
sincero que ponga las exigencias de
la población en primer lugar, a una
implicación cada vez más activa de la
Comunidad internacional, a la
salvaguardia del patrimonio religioso
y cultural, a la restitución de cuanto
en este sentido es más querido por la
gente, como los lugares o al menos
los objetos sagrados. A este respecto,
quisiera expresar mi aprecio y
animarlos en relación al Religious



Track of the Cyprus Peace Project,
promovido por la Embajada de
Suecia, para cultivar el diálogo entre
los líderes religiosos.

Los tiempos que no parecen
favorables y en los que el diálogo
decae son precisamente aquellos que
pueden preparar la paz. Nos lo
recuerda una vez más la perla, que
se vuelve tal cuando, con paciencia y
en la oscuridad, teje sustancias
nuevas junto al agente que la ha
herido. En esta coyuntura, no
dejemos prevalecer el odio, no
renunciemos a curar las heridas, no
olvidemos los casos de las personas
desaparecidas. Y cuando venga la
tentación del desánimo, pensemos en
las generaciones futuras, que desean
heredar un mundo pacificado,
colaborador, unido, no habitado por
rivalidades perennes y contaminadas
por conflictos no resueltos. Para esto
es necesario el diálogo, sin el cual la
sospecha y el resentimiento crecen.



Que nuestra referencia sea el
Mediterráneo, que ahora
lamentablemente es lugar de
conflictos y de tragedias
humanitarias; en su belleza profunda
es el mare nostrum, el mar de todos
los pueblos que se asoman a él para
estar conectados, no divididos.
Chipre, encrucijada geográfica,
histórica, cultural y religiosa, tiene
esta posición para poner en marcha
una acción de paz. Que sea una obra
abierta en la que se construye la paz
en medio del Mediterráneo.

Con frecuencia, la paz no nace de los
grandes personajes, sino de la
determinación cotidiana, todos los
días, de los más pequeños. El
continente europeo necesita
reconciliación y unidad, necesita
valentía e impulso para caminar
hacia adelante. Porque no serán los
muros del miedo ni los vetos dictados
por intereses nacionalistas los que
contribuirán al progreso, ni tampoco



la recuperación económica por sí
sola podrá garantizar la seguridad y
la estabilidad. Miremos la historia de
Chipre y veamos cómo el encuentro y
la acogida han dado frutos
beneficiosos a largo plazo; no sólo en
lo que se refiere a la historia del
cristianismo, para la que Chipre fue
“el trampolín de lanzamiento” en el
continente, sino también por la
construcción de una sociedad que ha
encontrado su propia riqueza en la
integración. Este espíritu amplio,
esta capacidad de mirar más allá de
las propias fronteras rejuvenece,
permite volver a encontrar el brillo
perdido.

Refiriéndose a Chipre, los Hechos de
los Apóstoles narran que Pablo y
Bernabé «atravesaron toda la isla
hasta llegar a Pafos» (Hch 13,6). Para
mí es un motivo de alegría atravesar
durante estos días la historia y el
alma de esta tierra, con el deseo de
que su anhelo de unidad y su



mensaje de belleza sigan guiando su
camino. O Theós na evloghí tin Kípro!
[¡Que Dios bendiga a Chipre!]

Viernes, 3 de diciembre

Encuentro con el Santo Sínodo en
la Catedral ortodoxa de Nicosia

Beatitud, queridos obispos del Santo
Sínodo:

Estoy contento de encontrarme entre
ustedes y les agradezco la cordial
acogida. Gracias, querido hermano,
por sus palabras, por la apertura del
corazón y por el compromiso de
promover el diálogo entre nosotros.
Deseo extender mi saludo a los
sacerdotes, a los diáconos y a todos
los fieles de la Iglesia ortodoxa de
Chipre, recordando particularmente
a los monjes y las monjas, que con su



oración purifican y elevan la fe de
todos.

La gracia de estar aquí me lleva a
pensar que tenemos un origen
apostólico común: Pablo atravesó
Chipre y posteriormente llegó a
Roma. Por tanto, descendemos del
mismo ardor apostólico y nos une un
único camino: el del Evangelio. Me
agrada ver que seguimos caminando
en la misma dirección, en busca de
una fraternidad cada vez mayor y de
la unidad plena. En este retazo de la
Tierra Santa que difunde la gracia de
los Santos Lugares en el
Mediterráneo, viene con naturalidad
el recuerdo de tantas páginas y
figuras bíblicas. Entre todas, quisiera
referirme de nuevo a san Bernabé,
destacando algunos aspectos que
pueden orientarnos en el camino.

«José, a quien los apóstoles llamaban
“Bernabé”» (Hch 4,36): así es
presentado en los Hechos de los



Apóstoles. Lo conocemos y
veneramos por su sobrenombre,
debido a lo mucho que este definía
su persona. Ahora bien, la palabra
Bernabé significa al mismo tiempo
“hijo del consuelo” e “hijo de la
exhortación”. Es hermoso que en su
figura se fundan ambas
características, indispensables para
el anuncio del Evangelio. En efecto,
todo consuelo verdadero no puede
ser intimista, sino que debe
traducirse en exhortación, orientar
la libertad hacia el bien. Al mismo
tiempo, cada exhortación en la fe no
puede más que fundarse en la
presencia consoladora de Dios y
estar acompañada por la caridad
fraterna.

De este modo Bernabé, hijo del
consuelo, nos exhorta a nosotros sus
hermanos a emprender la misma
misión de proclamar el Evangelio a
los hombres, invitándonos a
comprender que el anuncio no puede



basarse en exhortaciones generales,
en la repetición de preceptos y
normas que observar, como se ha
hecho con frecuencia. Hay que seguir
el camino del encuentro personal,
prestar atención a las preguntas de la
gente, a sus necesidades
existenciales. Para ser hijos del
consuelo, antes de decir cualquier
cosa, es necesario escuchar, dejarse
interrogar, descubrir al otro,
compartir: porque el Evangelio se
transmite por la comunión. Esto es lo
que, como católicos, deseamos vivir
en los próximos años,
redescubriendo la dimensión
sinodal, constitutiva del ser de la
Iglesia. Y en esto sentimos la
necesidad de caminar más
intensamente con ustedes, queridos
hermanos, que por medio de la
experiencia de su sinodalidad
pueden sernos verdaderamente de
gran ayuda. Gracias por su
colaboración fraterna, que también
se manifiesta en la participación



activa en la Comisión mixta
internacional para el diálogo
teológico entre la Iglesia católica y la
Iglesia ortodoxa.

Deseo de corazón que aumenten las
posibilidades de encontrarnos, de
conocernos mejor, de derribar
muchos preconceptos y de
disponernos para una escucha
serena de las respectivas
experiencias de fe. Será una
exhortación estimulante para que
cada uno ofrezca lo mejor y esto dará
un fruto espiritual de consolación a
todos. El apóstol Pablo, de quien
descendemos, habla a menudo de
consolación y es hermoso imaginar
que Bernabé, hijo del consuelo, haya
sido el inspirador de algunas
palabras suyas, como aquellas del
comienzo de la segunda Carta a los
corintios, con las que recomienda
que nos consolemos mutuamente
con el mismo consuelo que recibimos
de Dios (cf. 2 Co 1,3-5). En este



sentido, queridos hermanos, deseo
asegurarles mi oración y cercanía,
así como la de la Iglesia católica,
tanto en los problemas más
dolorosos que los angustian como en
las esperanzas más hermosas y
audaces que los animan. Las tristezas
y las alegrías de ustedes nos
pertenecen, las sentimos nuestras; y
también sentimos que necesitamos
mucho de sus oraciones.

A continuación —segundo aspecto—,
san Bernabé es presentado en los
Hechos de los Apóstoles como «un
levita nacido en Chipre» (Hch 4,36).
El texto no agrega otros detalles, ni
en cuanto a su aspecto ni en cuanto a
su persona, pero inmediatamente
después revela a Bernabé por medio
de una acción emblemática: «vendió
un campo de su propiedad, llevó el
importe y lo puso a disposición de los
apóstoles» (v. 37). Este magnífico
gesto sugiere que para revitalizarnos
en la comunión y en la misión



también nosotros hemos de tener la
valentía de despojarnos de aquello
que, aun siendo valioso, es terreno,
para favorecer la plenitud de la
unidad. No me refiero ciertamente a
lo que es sagrado y nos ayuda a
encontrar al Señor, sino al riesgo de
absolutizar ciertos usos y costumbres
que no son esenciales para vivir la fe.
No nos dejemos paralizar por el
temor de abrirnos y de realizar
gestos audaces, no secundemos el
“carácter irreconciliable de las
diferencias” que no encuentra
correspondencia en el Evangelio. No
permitamos que las tradiciones —en
plural y con la “t” minúscula—
tiendan a prevalecer sobre la
Tradición —en singular y con la “t”
mayúscula—. Esta nos exhorta a
imitar a Bernabé, a dejar cuanto, aun
siendo bueno, puede comprometer la
plenitud de la comunión, el primado
de la caridad y la necesidad de la
unidad.



Bernabé, dejando todo lo que poseía
a los pies de los apóstoles, entró en
sus corazones. También nosotros
estamos invitados por el Señor a
redescubrirnos como parte del
mismo Cuerpo, a abajarnos hasta los
pies de los hermanos. Es cierto que la
historia, en el campo de nuestras
relaciones, ha abierto amplios surcos
entre nosotros, pero el Espíritu Santo
desea que volvamos a acercarnos
con humildad y respeto. Él nos invita
a no resignarnos frente a las
divisiones del pasado y a cultivar
juntos el campo del Reino, con
paciencia, asiduidad y de modo
concreto. Porque si dejamos de lado
teorías abstractas y trabajamos
juntos codo a codo —por ejemplo, en
la caridad, en la educación y en la
promoción de la dignidad humana—,
redescubriremos al hermano y la
comunión madurará por sí misma,
para gloria de Dios. Cada uno
mantendrá las propias maneras y el
propio estilo pero, con el tiempo, el



trabajo conjunto acrecentará la
concordia y se mostrará fecundo. Así
como estas tierras mediterráneas
fueron embellecidas por el trabajo
respetuoso y paciente del hombre,
también nosotros cultivemos, con la
ayuda de Dios y con humilde
perseverancia, nuestra comunión
apostólica.

Por ejemplo, es un buen fruto lo que
sucede aquí en Chipre en la iglesia de
“Nuestra Señora de la Ciudad de
oro”. El templo, dedicado a la 
Panaghia Chrysopolitissa, es
actualmente lugar de culto para
varias confesiones cristianas, amado
por la población y elegido con
frecuencia para las celebraciones de
los matrimonios. Es por tanto un
signo de comunión de fe y de vida,
bajo la mirada de la Santa Madre de
Dios, que reúne a sus hijos. Además,
dentro del complejo se conserva una
columna donde, según la tradición,
san Pablo sufrió treinta y nueve



azotes por haber anunciado la fe en
Pafos. La misión, así como la
comunión, pasa siempre a través de
sacrificios y pruebas.

El tercer aspecto que destaco de la
figura de Bernabé es precisamente
una prueba, la cual marcó su historia
y los orígenes de la difusión del
Evangelio en estas tierras. Al
regresar a Chipre con Pablo y
Marcos, Bernabé encontró a Elimas,
“mago y falso profeta”, que se les
opuso con malicia, tratando de torcer
los caminos derechos del Señor (cf. 
Hch 13,6.8.10). Tampoco hoy faltan
falsedades y engaños que el pasado
nos pone delante y que obstaculizan
el camino. Siglos de división y
distancias que han llevado a
asimilar, aun involuntariamente, no
pocos prejuicios hostiles respecto a
los demás, preconceptos basados a
menudo en informaciones
deficientes y distorsionadas,
divulgadas por una lectura agresiva



y polémica. Pero todo esto tuerce el
camino de Dios, que se orienta hacia
la concordia y la unidad. Queridos
hermanos, la santidad de Bernabé es
elocuente también para nosotros.
Cuántas veces en la historia, entre los
mismos cristianos nos hemos
preocupado por oponernos a los
demás, en lugar de acoger
dócilmente el camino de Dios, que
tiende a recomponer las divisiones
en la caridad. Cuántas veces hemos
agrandado y difundido prejuicios
sobre los demás, en vez de cumplir la
exhortación que el Señor repite
especialmente en el Evangelio escrito
por Marcos, quien fuera con Bernabé
a esta isla: hacerse pequeños y servir
a los demás (cf. Mc 9,35; 10,43-44).

Beatitud, hoy en nuestro diálogo he
quedado conmovido cuando usted
habló de la Iglesia Madre. Nuestra
Iglesia es madre, es una madre que
siempre reúne a sus hijos con
ternura. Confiamos en esta Madre



Iglesia, que nos reúne a todos y que,
con paciencia, ternura y valentía, nos
conduce hacia adelante en el camino
del Señor. Pero, para sentir la
maternidad de la Iglesia, todos
nosotros tenemos que ir allí donde la
Iglesia es madre. Todos nosotros, con
nuestras diferencias, pero todos hijos
de la Iglesia Madre. Gracias por esa
reflexión que hoy ha hecho conmigo.

Supliquemos al Señor sabiduría y
valentía para seguir sus caminos y no
los nuestros. Pidámoslo por
intercesión de los santos. Leontios
Machairas, cronista del siglo XV,
definió a Chipre como la “Isla santa”
por la cantidad de mártires y beatos
que esta tierra ha conocido a lo largo
de los siglos. Además de los más
célebres y venerados, como Bernabé,
Pablo y Marcos, Epifanio, Bárbara,
Espiridón, hay muchos otros,
multitudes innumerables de santos
que, unidos en la única Iglesia
celestial —la Iglesia Madre—, nos



impulsan a navegar juntos hacia el
puerto por el que todos suspiramos.
Desde el más allá invitan a que
hagamos de Chipre —que ya es un
puente entre Oriente y Occidente—
un puente entre el cielo y la tierra.
Que así sea, para gloria de la
Santísima Trinidad, para nuestro
bien y para el bien el de todos.
Gracias.

Santa Misa en el Estadio GSP de
Nicosia

Mientras Jesús pasaba, dos ciegos le
expresaban a gritos su miseria y su
esperanza: «¡Hijo de David, ten
piedad de nosotros!» (Mt 9,27). “Hijo
de David” era un título atribuido al
Mesías, que las profecías anunciaban
como proveniente de la estirpe de
David. Los dos protagonistas del
Evangelio de hoy son ciegos y, sin
embargo, ven lo más importante:
reconocen a Jesús como el Mesías
que ha venido al mundo.



Detengámonos en tres pasos de este
encuentro que, en este camino de
adviento, pueden ayudarnos a acoger
al Señor que viene, al Señor que
pasa.

El primer paso: ir a Jesús para sanar.
El texto dice que los dos ciegos
gritaban al Señor mientras lo seguían
(cf. v. 27). No lo veían, pero
escuchaban su voz y seguían sus
pasos. Buscaban en el Cristo lo que
habían preanunciado los profetas, es
decir, los signos de curación y de
compasión de Dios en medio de su
pueblo. A este respecto, Isaías había
escrito: «Se despegarán los ojos de los
ciegos» (35,5). Y otra profecía,
incluida en la primera Lectura de
hoy: «Los ojos de los ciegos verán sin
sombra ni oscuridad» (29,18). Los dos
ciegos del Evangelio se fían de Jesús
y lo siguen en busca de luz para sus
ojos.



¿Y por qué, hermanos y hermanas,
estas dos personas se fían de Jesús?
Porque perciben que, en la oscuridad
de la historia, Él es la luz que ilumina
las noches del corazón y del mundo,
que derrota las tinieblas y vence toda
ceguera. También nosotros, como los
dos ciegos, tenemos cegueras en el
corazón. También nosotros, como los
dos ciegos, somos viajeros a menudo
inmersos en la oscuridad de la vida.
Lo primero que hay que hacer es
acudir a Jesús, como Él mismo dijo:
«Vengan a mí todos los cansados y
abrumados por cargas, y yo los haré
descansar» (Mt 11,28). ¿Quién de
nosotros no está de alguna manera
cansado y abrumado? Todos. Pero
nos resistimos a ir hacia Jesús;
muchas veces preferimos quedarnos
encerrados en nosotros mismos,
estar solos con nuestras oscuridades,
autocompadecernos, aceptando la
mala compañía de la tristeza. Jesús
es el médico, sólo Él, la luz verdadera
que ilumina a todo hombre (cf. Jn



1,9), nos da luz, calor y amor en
abundancia. Sólo Él libera el corazón
del mal. Podemos preguntarnos: ¿me
encierro en la oscuridad de la
melancolía, que reseca las fuentes de
la alegría, o voy al encuentro de Jesús
y le ofrezco mi vida? ¿Sigo a Jesús, lo
“persigo”, le grito mis necesidades, le
entrego mis amarguras? Hagámoslo,
démosle a Jesús la posibilidad de
curarnos el corazón: este es el primer
paso; la curación interior requiere
otros dos.

El segundo paso es llevar las heridas
juntos. En este relato evangélico no
se cura a un solo ciego, como por
ejemplo, en el caso de Bartimeo (cf. 
Mc 10,46-52) o del ciego de
nacimiento (cf. Jn 9,1-41). Aquí los
ciegos son dos. Se encuentran juntos
en el camino. Juntos comparten el
dolor por su condición, juntos desean
una luz que pueda hacer brillar un
resplandor en el corazón de sus
noches. El texto que hemos



escuchado está siempre en plural,
porque los dos hacen todo juntos:
ambos siguen a Jesús, ambos,
dirigiéndose a Él, le piden la curación
a gritos; no cada uno por su lado,
sino juntos. Es significativo que
digan a Cristo: ten piedad de nosotros.
Usan el “nosotros”, no dicen “yo”. No
piensa cada uno en su propia
ceguera, sino que piden ayuda
juntos. Este es el signo elocuente de
la vida cristiana, el rasgo distintivo
del espíritu eclesial: pensar, hablar y
actuar como un “nosotros”, saliendo
del individualismo y de la pretensión
de la autosuficiencia que enferman
el corazón.

Los dos ciegos, al compartir sus
sufrimientos y con su amistad
fraterna, nos enseñan mucho. Cada
uno de nosotros de algún modo está
ciego a causa del pecado, que nos
impide “ver” a Dios como Padre y a
los otros como hermanos. Esto es lo
que hace el pecado: distorsiona la



realidad, nos hace ver a Dios como el
amo y a los otros como problemas. Es
la obra del tentador, que falsifica las
cosas y tiende a mostrárnoslas bajo
una luz negativa para arrojarnos en
el desánimo y la amargura. Y la
horrible tristeza, que es peligrosa y
no viene de Dios, anida bien en la
soledad. Por tanto, no se puede
afrontar la oscuridad estando solos.
Si llevamos solos nuestras cegueras
interiores, nos vemos abrumados.
Necesitamos ponernos uno junto al
otro, compartir las heridas y afrontar
el camino juntos.

Queridos hermanos y hermanas,
frente a cada oscuridad personal y a
los desafíos que se nos presentan en
la Iglesia y en la sociedad estamos
llamados a renovar la fraternidad. Si
permanecemos divididos entre
nosotros, si cada uno piensa sólo en
sí mismo o en su grupo, si no nos
juntamos, si no dialogamos, si no
caminamos unidos, no podremos



curar la ceguera plenamente. La
curación llega cuando llevamos
juntos las heridas, cuando
afrontamos juntos los problemas,
cuando nos escuchamos y hablamos
entre nosotros. Y esta es la gracia de
vivir en comunidad, de comprender el
valor de estar juntos, de ser
comunidad. Pido para ustedes que
puedan estar siempre juntos,
siempre unidos; seguir adelante así y
con alegría, hermanos cristianos,
hijos del único Padre. Y lo pido
también para mí.

Y el tercer paso es anunciar el
Evangelio con alegría. Después de
haber sido curados juntos por Jesús,
los dos protagonistas anónimos del
Evangelio, en los que podemos
reflejarnos, comenzaron a difundir
la noticia en toda la región, a hablar
de eso en todas partes. Hay un poco
de ironía en este hecho: Jesús les
había recomendado que no dijeran
nada a nadie, sin embargo, ellos



hicieron exactamente lo contrario
(cf. Mt 9,30-31). Pero por el relato se
entiende que no era su intención
desobedecer al Señor, sino que
simplemente no lograron contener el
entusiasmo por haber sido curados y
la alegría por lo que habían vivido en
el encuentro con Él. Aquí hay otro
signo distintivo del cristiano: la
alegría del Evangelio, que es
incontenible, «llena el corazón y la
vida entera de los que se encuentran
con Jesús» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 1); la alegría del Evangelio
libera del riesgo de una fe intimista,
distante y quejumbrosa, e introduce
en el dinamismo del testimonio.

Queridos amigos, es hermoso verlos
y percibir que viven con alegría el
anuncio liberador del Evangelio: les
agradezco por esto. No se trata de
proselitismo —por favor, nunca
hagan proselitismo—, sino de
testimonio; no es moralismo que
juzga —no, no lo hagan—, sino

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_alegr%C3%ADa_del_Evangelio
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_alegr%C3%ADa_del_Evangelio


misericordia que abraza; no se trata
de culto exterior, sino de amor
vivido. Los animo a seguir adelante
en este camino. Como los dos ciegos
del Evangelio, renovemos también
nosotros el encuentro con Jesús y
salgamos de nosotros mismos sin
miedo para testimoniarlo a cuantos
encontremos. Salgamos a llevar la
luz que hemos recibido, salgamos a
iluminar la noche que a menudo nos
rodea. Hermanos y hermanas, se
necesitan cristianos iluminados, pero
sobre todo luminosos, que toquen con
ternura las cegueras de los
hermanos, que con gestos y palabras
de consuelo enciendan luces de
esperanza en la oscuridad; cristianos
que siembren brotes de Evangelio en
los áridos campos de la cotidianidad,
que lleven caricias a las soledades
del sufrimiento y de la pobreza.

Hermanos, hermanas, el Señor Jesús
pasa, también pasa por nuestras
calles de Chipre, escucha el grito de



nuestras cegueras, quiere tocar
nuestros ojos, quiere tocar nuestro
corazón, quiere atraernos hacia la
luz, hacernos renacer y reanimarnos
interiormente: esto quiere hacer
Jesús. Y también a nosotros nos
dirige la pregunta que hizo a
aquellos ciegos: «¿Creen que puedo
hacer esto?» (Mt 9,28). ¿Creemos que
Jesús pueda hacer esto? Renovemos
nuestra confianza en Él. Digámosle:
Jesús, creemos que tu luz es más
grande que cualquiera de nuestras
tinieblas, creemos que Tú puedes
curarnos, que Tú puedes renovar
nuestra fraternidad, que puedes
multiplicar nuestra alegría; y con
toda la Iglesia te invocamos, todos
juntos: ¡Ven, Señor Jesús! [todos
repiten: “¡Ven, Señor Jesús!”] ¡Ven,
Señor Jesús! [todos repiten: “¡Ven,
Señor Jesús!”] ¡Ven, Señor Jesús!
[todos repiten: “¡Ven, Señor Jesús!”]

_______________________________________________



Saludo al final de la Santa Misa

Queridos hermanos y hermanas:

Soy yo el que desea agradecerles a
todos ustedes. Mañana por la
mañana, al despedirme de este país,
tendré la oportunidad de saludar al
señor Presidente de la República,
aquí presente, pero ya desde ahora
deseo expresar de corazón mi
gratitud a todos por la acogida y el
afecto que me han brindado.
¡Gracias!

Aquí en Chipre estoy respirando un
poco de esa atmósfera típica de
Tierra Santa, donde la antigüedad y
la variedad de las tradiciones
cristianas enriquecen al peregrino.
Esto me hace bien, y hace bien
encontrar comunidades de creyentes
que viven el presente con esperanza,
abiertas al futuro, y que comparten
este horizonte con los más
necesitados. Pienso particularmente
en los migrantes que buscan una



vida mejor, con los que tendré mi
último encuentro en esta isla, junto a
los hermanos y hermanas de
diversas confesiones cristianas.

Gracias a todos los que han
colaborado en esta visita. Recen por
mí. Que el Señor los bendiga y la
Virgen Santa los proteja. Efcharistó!
[¡Gracias!]

Oración ecuménica con los
migrantes en la iglesia parroquial
de la Santa Cruz, Nicosia

Queridos hermanos y hermanas:

Es una gran alegría estar aquí con
ustedes y concluir mi visita a Chipre
con este encuentro de oración.
Agradezco a los Patriarcas Pizzaballa
y Béchara Raï, así como también a la
señora Elisabeth de Cáritas. Saludo
con afecto y gratitud a los
Representantes de las diversas
confesiones cristianas presentes en
Chipre.



A ustedes, jóvenes migrantes que han
dado sus testimonios, deseo decirles
un enorme “gracias” de corazón.
Había recibido los testimonios con
anticipación, hace aproximadamente
un mes, y me habían emocionado
mucho, y también hoy me han
conmovido nuevamente al
escucharlos. Pero no es sólo emoción,
es mucho más, es la conmoción que
viene de la belleza de la verdad,
como la de Jesús cuando exclamó:
«Yo te alabo, Padre, Señor del cielo y
de la tierra, porque has revelado
todo esto a los pequeños y lo has
ocultado a los sabios y a los
astutos» (Mt 11,25). También yo
alabo al Padre celestial porque esto
sucede hoy, aquí —como también en
todo el mundo—, Dios revela su
Reino a los pequeños: Reino de amor,
de justicia y de paz.

Después de escucharlos a ustedes
comprendemos mejor toda la fuerza
profética de la Palabra de Dios que,



por medio del apóstol Pablo, dice:
«Ustedes ya no son extraños ni
forasteros, sino conciudadanos de los
santos y familia de Dios» (Ef 2,19).
Fueron palabras escritas a los
cristianos de Éfeso —no lejos de aquí
—; muy distantes en el tiempo, pero
palabras tan cercanas, que son más
actuales que nunca, como si
hubieran sido escritas hoy para
nosotros: “Ustedes no son forasteros,
sino conciudadanos”. Esta es la
profecía de la Iglesia, una comunidad
que encarna —con todos los límites
humanos— el sueño de Dios. Porque
también Dios sueña, como tú,
Mariamie, que vienes de la República
Democrática del Congo y te has
definido “llena de sueños”. Como tú,
Dios sueña un mundo de paz, en el
que sus hijos viven como hermanos y
hermanas. Dios quiere esto, Dios 
sueña esto. Somos nosotros los que
no lo queremos.



Su presencia, hermanos y hermanas
migrantes, es muy significativa en
esta celebración. Sus testimonios son
como un “espejo” para nosotros,
comunidades cristianas. Cuando tú,
Thamara, que vienes de Sri Lanka,
dices: “A menudo me preguntan 
quién soy”: la brutalidad de la
migración pone en juego la propia
identidad. “Pero, ¿este soy yo? No lo
sé. ¿Dónde están mis raíces? ¿Quién
soy?”. Y cuando dices esto, nos
recuerdas que también a nosotros se
nos hace a veces esta pregunta:
“¿Quién eres tú?”. Y,
lamentablemente, con frecuencia lo
que se quiere decir es: “¿De qué
parte estás? ¿A qué grupo
perteneces?”. Pero como tú nos has
dicho, no somos números, no somos
individuos que haya que catalogar:
somos “hermanos”, “amigos”,
“creyentes” y “prójimos” los unos de
los otros. Pero cuando los intereses
de grupo o los intereses políticos,
también de las naciones, presionan,



muchos de entre nosotros son
apartados y, sin quererlo, se ven
esclavos. Porque el interés siempre
esclaviza, siempre crea esclavos. El
amor que es amplio y que es
contrario al odio, nos hace libres.

Cuando tú, Maccolins, que vienes de
Camerún, dices que a lo largo de tu
vida has sido “herido por el odio”, tú
estás hablando de esto, de estas
heridas de los intereses; y nos
recuerdas que el odio también ha
contaminado nuestras relaciones
entre cristianos. Y esto, como tú has
dicho, deja una marca, una marca
profunda que dura mucho tiempo: es
un veneno. Sí, lo has expresado con
tu pasión: el odio es un veneno del
que resulta difícil desintoxicarse. Y el
odio es una mentalidad
distorsionada que, en vez de hacer
que nos reconozcamos hermanos,
lleva a que nos veamos como
adversarios, como rivales, o si no



como objetos que se venden o se
explotan.

Cuando tú, Rozh, que vienes de Irak,
dices que eres “una persona en
camino”, nos recuerdas que también
nosotros somos una comunidad en
camino, que estamos en marcha del
conflicto a la comunión. En este
camino, que es largo y está formado
por subidas y bajadas, no nos deben
asustar las diferencias entre
nosotros, sino más bien, sí deben
darnos miedo nuestras cerrazones, y
nuestros prejuicios, que impiden que
nos encontremos realmente y que
caminemos juntos. Las cerrazones y
los prejuicios vuelven a construir
entre nosotros ese muro de
separación que Cristo ha derribado,
es decir, la enemistad (cf. Ef 2,14). Y
entonces nuestro viaje hacia la
unidad plena podrá avanzar en la
medida en que tengamos todos
juntos la mirada fija en Jesús, en Él,
que es «nuestra paz» (ibíd.), que es la



«piedra principal» (v. 20). Y Él, el
Señor Jesús, viene a nuestro
encuentro en el rostro del hermano
marginado y descartado, en el rostro
del migrante despreciado, rechazado,
oprimido, explotado. Pero también —
como has dicho tú—, en el rostro del
migrante que está en camino hacia
algo, hacia una esperanza, hacia una
convivencia más humana.

Y así Dios nos habla a través de sus
sueños. El peligro es que muchas
veces no dejamos entrar los sueños
dentro de nosotros, preferimos
dormir y no soñar. Es más fácil mirar
a otra parte. Y en este mundo nos
acostumbramos a la cultura de la
indiferencia, a la cultura de mirar a
otro lado, y dormirnos así,
tranquilos. Pero por este camino
nunca se puede soñar. Es duro. Dios
habla por medio de sus sueños. Dios
no habla por medio de las personas
que no pueden soñar nada, porque
tienen todo o porque su corazón se



ha endurecido. Dios también a
nosotros nos llama a no resignarnos
a vivir en un mundo dividido, a no
resignarnos a comunidades
cristianas divididas, sino a caminar
en la historia atraídos por el sueño
de Dios, que es una humanidad sin
muros de separación, liberada de la
enemistad, sin más forasteros sino
sólo conciudadanos, como nos decía
Pablo en el pasaje que he citado.
Diferentes, es verdad, y orgullosos de
nuestras peculiaridades; orgullosos
de ser diferentes, de estas
peculiaridades que son un don de
Dios, Diferentes, orgullosos de serlo,
pero siempre reconciliados, siempre
hermanos.

Que esta isla, marcada por una
dolorosa división —estoy mirando el
muro, allí [a través de la puerta
abierta de la Iglesia]—, pueda
convertirse con la gracia de Dios en 
taller de fraternidad. Yo agradezco a
todos los que trabajan por esto.



Pensar que esta isla es generosa,
pero no puede hacerlo todo, porque
el número de gente que llega es
superior a sus posibilidades de
incorporar, de integrar, de
acompañar, de promover. Su
cercanía geográfica facilita, pero no
es fácil. Debemos entender los
límites que tienen los gobernantes de
esta isla. Pero siempre está presente
en esta isla, y lo he visto en los
responsables que he visitado, [el
compromiso] de convertirse, con la
gracia de Dios, en taller de
fraternidad. Y podrá serlo con dos
condiciones: la primera es el
reconocimiento efectivo de la
dignidad de cada persona humana
(cf. Carta enc. Fratelli tutti, 8).
Nuestra dignidad no se vende, no se
alquila, no se pierde. La frente alta:
yo soy digno hijo de Dios. El
reconocimiento efectivo de la
dignidad de toda persona humana:
este es el fundamento ético, un
fundamento universal que está

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#8


también en el centro de la doctrina
social cristiana. La segunda
condición es la apertura confiada a
Dios, Padre de todos, y este es el
“fermento” que estamos llamados a
ser como creyentes (cf. ibíd., 272).

Con estas condiciones es posible que
el sueño se traduzca en un viaje
cotidiano, hecho de pasos concretos
que van del conflicto a la comunión,
del odio al amor, de la huida al
encuentro. Un camino paciente que,
día tras día, nos hace entrar en la
tierra que Dios ha preparado para
nosotros, la tierra donde, si te
preguntan: “¿Quién eres?”, puedes
responder a cara descubierta: “Mira,
soy tu hermano, ¿no me conoces?”. Y
andar así, lentamente.

Escuchándolos a ustedes, mirándolos
a la cara, la memoria va más allá, va
a los sufrimientos. Ustedes llegaron
aquí, pero, ¿cuántos de sus hermanos
y hermanas se quedaron en el

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#272


camino? ¿Cuántos, desesperados,
empezaron el viaje en condiciones
muy difíciles, incluso precarias, y no
pudieron llegar? Podemos decir que
este mar se ha convertido en un gran
cementerio. Mirándolos a ustedes
veo los sufrimientos del camino,
tantos que han sido secuestrados,
vendidos, explotados; todavía están
en camino, no sabemos dónde. Es la
historia de una esclavitud, una
esclavitud universal. Nosotros
miramos lo que sucede, y lo peor es
que nos estamos acostumbrando a
esto: “Ah, sí, hoy se hundió un barco,
allí, muchos desaparecidos”. Pero
mira que este acostumbrarse es una
enfermedad grave, es una
enfermedad muy grave y no hay
antibiótico para esta enfermedad.
Debemos reaccionar contra este vicio
de acostumbrarse a leer estas
tragedias en los periódicos o
escucharlas en otros medios de
comunicación. Mirándolos a ustedes,
pienso en tantos que tuvieron que



regresar porque los rechazaron y
terminaron en los campos de
refugiados, verdaderos campos de
concentración, donde las mujeres
son vendidas, los hombres
torturados, esclavizados. Nosotros
nos lamentamos cuando leemos las
historias de los campos de
concentración del siglo pasado, los de
los nazis, los de Stalin, nos
lamentamos cuando vemos eso y
decimos: “Pero, ¿cómo es posible que
haya sucedido eso?”. Hermanos y
hermanas: está sucediendo hoy, en
las costas cercanas. Lugares de
esclavitud. He visto algunos
testimonios grabados de eso: lugares
de tortura, de venta de personas.
Esto lo digo porque es mi
responsabilidad ayudar a que
abramos los ojos. La migración
forzada no es una costumbre casi
turística, ¡por favor! Y el pecado que
tenemos dentro nos impulsa a pensar
así: “Pobre gente, pobre gente”. Y con
ese “pobre gente” borramos todo. Es



la guerra de este momento, es el
sufrimiento de hermanos y
hermanas que nosotros no podemos
callar. Aquellos que han dado todo lo
que tenían para subir a un barco, de
noche sin saber si llegarían. Y
después, tantos de ellos son
rechazados y terminan en los
campos de concentración,
verdaderos lugares de
confinamiento, de tortura y de
esclavitud.

Esta es la historia de esta civilización
desarrollada, que nosotros llamamos 
Occidente. Y después —perdónenme,
pero quisiera decir lo que tengo en el
corazón, al menos para rezar unos
por otros y hacer algo—, después los
alambres de púas. Uno lo veo aquí:
esta es una guerra de odio que divide
a un país. Pero los alambres de púas,
en otros lugares donde están, se
ponen para no dejar entrar al
refugiado, al que viene a pedir
libertad, pan, ayuda, hermandad,



alegría, que está huyendo del odio y
se encuentra ante un odio que se
llama alambre de púas. Que el Señor
despierte las conciencias de todos
nosotros frente a estas cosas.

Y perdónenme si he dicho las cosas
como son, pero no podemos callar y
mirar a otro lado, en esta cultura de
la indiferencia.

Que el Señor los bendiga a todos.
Gracias.

Sábado, 4 de diciembre de 2021

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Palacio
Presidencial de Atenas

Señora Presidenta de la República,

miembros del gobierno y del Cuerpo
diplomático,

distinguidas Autoridades religiosas y
civiles,



insignes Representantes de la
sociedad y del mundo de la cultura,

señoras y señores:

Los saludo cordialmente y agradezco
a la señora Presidenta las palabras
de bienvenida que me ha dirigido en
nombre de ustedes y de todos los
ciudadanos griegos. Es un honor
estar en esta gloriosa ciudad. Hago
mías las palabras de san Gregorio
Nacianceno: «Atenas áurea y
dispensadora de bien… cuando
buscaba la elocuencia, encontré la
felicidad» (Oratio 43,14). Vengo como
peregrino a estos lugares que
sobreabundan de espiritualidad,
cultura y civilización, para percibir
la misma felicidad que entusiasmó al
gran Padre de la Iglesia. Era la
alegría de cultivar la sabiduría y de
compartir su belleza. Una felicidad,
por tanto, que no es individual ni
está aislada, sino que, naciendo del
asombro, tiende al infinito y se abre



a la comunidad; una sabia felicidad,
que desde estos lugares se ha
difundido en todas partes. Sin Atenas
y sin Grecia, Europa y el mundo no
serían lo que son: serían menos
sabios y menos felices.

Desde aquí, los horizontes de la
humanidad se han dilatado. Yo
también me siento invitado a elevar
la mirada y a detenerla en la parte
más alta de la ciudad: la Acrópolis.
Visible desde lejos para los viajeros
que han llegado hasta allí a través de
los milenios, ofrecía una
imprescindible referencia a la
divinidad. Es la llamada a ampliar
los horizontes hacia lo alto, desde el
Monte Olimpo a la Acrópolis y al
Monte Athos. Grecia invita al hombre
de todos los tiempos a orientar el
viaje de la vida hacia lo alto: hacia
Dios, porque necesitamos de la
trascendencia para ser
verdaderamente humanos. Y
mientras hoy en el Occidente, que ha



nacido aquí, se tiende a ofuscar la
necesidad del Cielo, atrapados por el
frenesí de miles de carreras terrenas
y por la avidez insaciable de un
consumismo que despersonaliza,
estos lugares nos invitan a dejarnos
sorprender por el infinito, por la
belleza del ser, por la alegría de la fe.
Por aquí han pasado los caminos del
Evangelio que han unido el Oriente y
el Occidente, los Santos Lugares y
Europa, Jerusalén y Roma; esos
Evangelios que, para llevar al mundo
la buena noticia de Dios amante del
hombre, se escribieron en griego,
lengua inmortal usada por la Palabra
—el Logos— para expresarse,
lenguaje de la sabiduría humana
convertido en voz de la Sabiduría
divina.

Pero en esta ciudad la mirada,
además de dirigirse hacia lo alto, se
impulsa también hacia el otro. Nos lo
recuerda el mar, al que Atenas se
asoma y que orienta la vocación de



esta tierra, situada en el corazón del
Mediterráneo para ser puente entre
las personas. Aquí grandes
historiadores se apasionaron
narrando las historias de los pueblos
cercanos y lejanos. Aquí, según la
conocida afirmación de Sócrates,
tuvo comienzo el sentirse ciudadanos
no sólo de la propia patria, sino del
mundo entero. Ciudadanos, aquí el
hombre tomó conciencia de ser “un
animal político” (cf. Aristóteles, 
Política, I, 2) y, como parte de una
comunidad, vio en los otros no sólo
sujetos, sino ciudadanos con los que
organizar juntos la polis. Aquí nació
la democracia. La cuna, milenios
después, se convirtió en una casa,
una gran casa de pueblos
democráticos: me refiero a la Unión
Europea y al sueño de paz y
fraternidad que representa para
tantos pueblos.

Sin embargo, no se puede dejar de
constatar con preocupación cómo



hoy, no sólo en el continente
europeo, se registra un retroceso de
la democracia. Ésta requiere la
participación y la implicación de
todos y por tanto exige esfuerzo y
paciencia; la democracia es compleja,
mientras el autoritarismo es
expeditivo y las promesas fáciles
propuestas por los populismos se
muestran atrayentes. En diversas
sociedades, preocupadas por la
seguridad y anestesiadas por el
consumismo, el cansancio y el
malestar conducen a una suerte de
“escepticismo democrático”. Sin
embargo, la participación de todos es
una exigencia fundamental, no sólo
para alcanzar objetivos comunes,
sino porque responde a lo que
somos: seres sociales, irrepetibles y
al mismo tiempo interdependientes.

Pero también existe un escepticismo,
en relación a la democracia,
provocado por la distancia de las
instituciones, por el temor a la



pérdida de identidad y por la
burocracia. El remedio a esto no está
en la búsqueda obsesiva de
popularidad, en la sed de visibilidad,
en la proclamación de promesas
imposibles o en la adhesión a
abstractas colonizaciones
ideológicas, sino que está en la buena
política. Porque la política es algo
bueno y así debe ser en la práctica,
en cuanto responsabilidad suprema
del ciudadano, en cuanto arte del
bien común. Para que el bien sea
realmente participado, hay que
dirigir una atención particular, diría
prioritaria, a las franjas más débiles.
Esta es la dirección a seguir, que un
padre fundador de Europa indicó
como antídoto para las
polarizaciones que animan la
democracia, pero que amenazan con
exasperarla: «Se habla mucho de
quien está a la izquierda o a la
derecha, pero lo decisivo es ir hacia
adelante, e ir hacia adelante significa
encaminarse hacia la justicia



social» (A. De Gasperi, Discurso en
Milán, 23 abril 1949). En este sentido,
es necesario un cambio de ritmo,
mientras cada día se difunden
miedos, amplificados por la
comunicación virtual, y se elaboran
teorías para oponerse a los demás.
Ayudémonos, en cambio, a pasar del
partidismo a la participación; del
mero compromiso por sostener la
propia facción a implicarse
activamente por la promoción de
todos.

Del partidismo a la participación. Es
la motivación que nos debe impulsar
en varios frentes: pienso en el clima,
en la pandemia, en el mercado
común y sobre todo en las pobrezas
extendidas. Son desafíos que piden
colaborar de manera concreta y
activa, lo necesita la comunidad
internacional, para abrir caminos de
paz a través de un multilateralismo
que no sea sofocado por excesivas
pretensiones nacionalistas; lo



necesita la política, para poner las
exigencias comunes ante los
intereses privados. Puede parecer
una utopía, un viaje sin esperanza en
un mar turbulento, una odisea larga
e irrealizable. Y, sin embargo, como
enseña el gran relato homérico, el
viaje en un mar agitado es a menudo
el único camino. Y alcanza la meta si
está animado por el deseo de un
hogar, por la búsqueda de seguir
adelante juntos, por el nóstos álgos,
por la nostalgia. A este respecto,
quisiera renovar mi aprecio por el
difícil recorrido que ha llevado al
“Acuerdo de Prespa”, firmado entre
esta República y la de Macedonia del
Norte.

Mirando aún al Mediterráneo, mar
que nos abre al otro, pienso en sus
costas fértiles y en el árbol que
podría erigirse como símbolo: el
olivo, del que se acaban de recoger
los frutos y que aúna tierras diversas
que se asoman al único mar. Es triste



ver cómo muchos olivos centenarios
ardieron en los últimos años,
consumidos por incendios causados
con frecuencia por condiciones
meteorológicas adversas, que a su
vez fueron provocados por el cambio
climático. Frente al paisaje herido de
este maravilloso país, el árbol del
olivo puede simbolizar la voluntad
de contrastar la crisis climática y sus
devastaciones. De hecho, después del
diluvio, la catástrofe primordial
narrada por la Biblia, una paloma
regresó hasta Noé «llevando en el
pico una hoja de olivo que había
arrancado» (Gn 8,11). Era el símbolo
de la recuperación, de la fuerza para
volver a comenzar cambiando el
estilo de vida, renovando las propias
relaciones con el Creador, las
creaturas y la creación. En este
sentido, deseo que los compromisos
asumidos en la lucha contra el
cambio climático se compartan cada
vez más y no sean de fachada, sino
que se lleven adelante con seriedad;



que a las palabras sigan los hechos,
para que los hijos no paguen una vez
más la hipocresía de los padres.
Resuenan en este sentido las
palabras que Homero puso en boca
de Aquiles: «Me es tan odioso como
las puertas del Hades quien piensa
una cosa y manifiesta otra» (Ilíada,
IX,312-313).

En la Escritura, el olivo también
representa una invitación a ser
solidarios, en particular con respecto
a cuantos no pertenecen al propio
pueblo. Dice la Biblia: «Si recoges el
fruto de tus olivos, no regreses a
buscar más. Será para el
migrante» (Dt 24,20). Este país,
caracterizado por la acogida, ha visto
arribar en algunas de sus islas un
número mayor de hermanos y
hermanas migrantes que el de los
mismos habitantes, aumentando de
ese modo los problemas, que todavía
se ven afectados por las dificultades
que trajo consigo la crisis económica.



Pero también las demoras europeas
perduran. La Comunidad europea,
desgarrada por egoísmos
nacionalistas, más que ser un tren de
solidaridad, algunas veces se
muestra bloqueada y sin
coordinación. Si en un tiempo los
contrastes ideológicos impedían la
construcción de puentes entre el este
y el oeste del continente, hoy la
cuestión migratoria también ha
abierto brechas entre el sur y el
norte. Quisiera exhortar nuevamente
a una visión de conjunto,
comunitaria, ante la cuestión
migratoria, y animar a que se dirija
la atención a los más necesitados
para que, según las posibilidades de
cada país, sean acogidos, protegidos,
promovidos e integrados en el pleno
respeto de sus derechos humanos y
de su dignidad. Más que un obstáculo
para el presente, eso representa una
garantía para el futuro, de modo que
sea signo de una convivencia pacífica
para cuantos se ven forzados a huir



en busca de un hogar y de esperanza,
y que son cada vez más numerosos.
Son los protagonistas de una terrible
odisea moderna. Me agrada recordar
que cuando Ulises desembarcó en
Ítaca no fue reconocido por los
señores del lugar, que le habían
usurpado su casa y sus bienes, sino
por quien se había hecho cargo de él.
Su nodriza se dio cuenta de que era
él cuando vio sus cicatrices. Los
sufrimientos nos unen y reconocer la
pertenencia a la misma humanidad
frágil nos ayudará a construir un
futuro más integrado y pacífico.
¡Transformemos en audaz
oportunidad lo que sólo parece una
desgraciada adversidad!

En cambio, la pandemia es la gran
adversidad. Ha hecho que nos
redescubramos frágiles, necesitados
de los demás. También en este país es
un desafío que requiere oportunas
intervenciones por parte de las
autoridades —me refiero a la



necesidad de la campaña de
vacunación— y no pocos sacrificios
para los ciudadanos. Pero en medio
de tanto esfuerzo se ha abierto
camino un notable sentido de
solidaridad, al que la Iglesia católica
local es dichosa de poder seguir
contribuyendo, con la convicción de
que esto constituya una herencia que
no debe perderse con el lento
aplacarse de la tempestad. Algunas
palabras del juramento de
Hipócrates parecen escritas para
nuestro tiempo, tales como el
esfuerzo por “regular el tenor de
vida por el bien de los enfermos”, por
“abstenerse de todo daño y ofensa” a
los demás, por salvaguardar la vida
en todo momento, particularmente
en el seno materno (cf. Juramento de
Hipócrates, texto antiguo). Siempre
ha de privilegiarse el derecho al
cuidado y a los tratamientos para
todos, para que los más débiles
nunca sean descartados, en
particular los ancianos; que los



ancianos no sean las primeras
personas excluidas por la cultura del
descarte. Los ancianos son el signo
de la sabiduría de un pueblo. En
efecto, la vida es un derecho; no lo es
la muerte, que se acoge, no se
suministra.

Queridos amigos, algunos ejemplares
de olivo mediterráneo atestiguan una
vida tan larga que precede al
nacimiento de Cristo. Milenarios y
duraderos, han resistido el paso del
tiempo y nos recuerdan la
importancia de custodiar raíces
fuertes, inervadas de memoria. Este
país puede definirse como la
memoria de Europa, —ustedes son la
memoria de Europa— y estoy
contento de visitarlo después de
veinte años de la histórica visita del
Papa Juan Pablo II y en el
bicentenario de su independencia. A
este respecto, es conocida la frase del
general Colocotronis: “Dios ha puesto
su firma sobre la libertad de Grecia”.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_greece-syria-malta-2001.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/2001/travels/documents/trav_greece-syria-malta-2001.html


Dios pone gustosamente su firma
sobre la libertad humana, siempre y
en todo lugar, es su don más grande
y lo que, a su vez, más valora de
nosotros. Él, en efecto, nos ha creado
libres y lo que más le agrada es que
amemos libremente a Él y al prójimo.
Las leyes contribuyen a hacerlo
posible, pero también la educación
en la responsabilidad y el
crecimiento de una cultura del
respeto. A este respecto, quiero
renovar mi agradecimiento por el
reconocimiento público de la
comunidad católica y aseguro su
voluntad de promover el bien común
de la sociedad griega, orientando en
ese sentido la universalidad que la
caracteriza, con el deseo de que en
términos prácticos siempre se
garanticen las condiciones
necesarias para desempeñar bien su
servicio.

Hace doscientos años, el Gobierno
provisorio del país se dirigió a los



católicos con palabras
conmovedoras: “Cristo ha establecido
el mandamiento del amor al prójimo.
¿Pero quién es más prójimo a
ustedes, nuestros conciudadanos,
aunque haya algunas diferencias en
los ritos? Nosotros tenemos una
única patria, pertenecemos a un
único pueblo; nosotros cristianos
somos hermanos, hermanos en las
raíces, en el crecimiento y en los
frutos por la Santa Cruz”. Ser
hermanos bajo el signo de la cruz, en
este país bendecido por la fe y por
sus tradiciones cristianas, exhorta a
todos los creyentes en Cristo a
cultivar la comunión en todos los
ámbitos, en el nombre de ese Dios
que abraza a todos con su
misericordia. En este sentido,
queridos hermanos y hermanas, les
agradezco su compromiso y los
exhorto a hacer progresar a este país
en la apertura, la inclusión y la
justicia. Desde esta ciudad, desde
esta cuna de la civilización se elevó



—y que siga elevándose siempre—
un mensaje orientado hacia lo alto y
hacia el otro; que a las seducciones
del autoritarismo responda con la
democracia; que a la indiferencia
individualista oponga el cuidado del
otro, del pobre y de la creación,
pilares esenciales para un
humanismo renovado, que es lo que
necesitan nuestros tiempos y nuestra
Europa. O Theós na evloghí tin
Elládha! [¡Que Dios bendiga a
Grecia!]

Encuentro de Su Beatitud Jerónimo
II y Su Santidad Francisco

Beatitud:

«Gracia y paz de parte de Dios» (Rm
1,7). Lo saludo con estas palabras del
gran apóstol Pablo, las mismas con
las que, mientras se encontraba en
tierra griega, se dirigió a los fieles de
Roma. Hoy nuestro encuentro
renueva esa gracia y esa paz.
Rezando ante los trofeos de la Iglesia



de Roma, que son las tumbas de los
apóstoles y de los mártires, me he
sentido impulsado a venir aquí como
peregrino, con gran respeto y
humildad, para renovar esa
comunión apostólica y alimentar la
caridad fraterna. En este sentido
deseo agradecerle, Beatitud, por las
palabras que me ha dirigido y que
correspondo con afecto, saludando,
por medio suyo, al clero, a las
comunidades monásticas y a todos
los fieles ortodoxos de Grecia.

Hace cinco años nos encontramos en
Lesbos, en la emergencia de uno de
los dramas más grandes de nuestro
tiempo, el de tantos hermanos y
hermanas migrantes que no pueden
ser dejados en la indiferencia y vistos
sólo como una carga que hay que
gestionar o, todavía peor, que hay
que delegar a otro. Ahora volvemos a
encontrarnos para compartir la
alegría de la fraternidad y mirar al
Mediterráneo que nos rodea no sólo



como un lugar que preocupa y
divide, sino también como un mar
que nos une. Hace un momento
recordé los olivos centenarios que
aúnan estas tierras. Volviendo a
evocar estos árboles que nos
vinculan, pienso en las raíces que
compartimos: son subterráneas,
están escondidas, a menudo
descuidadas, pero existen y lo
sostienen todo. ¿Cuáles son nuestras
raíces comunes que han atravesado
los siglos? Son las raíces apostólicas.
San Pablo las ponía de manifiesto
recordando la importancia de estar
«edificados sobre el cimiento de los
apóstoles» (Ef 2,20). Estas raíces, que
han crecido de la semilla del
Evangelio, comenzaron a dar
grandes frutos precisamente en la
cultura helénica, pienso en tantos
Padres y en los primeros grandes
Concilios ecuménicos.

Lamentablemente, después hemos
crecido alejados: nos han



contaminado venenos mortales, la
cizaña de la sospecha aumentó la
distancia y dejamos de cultivar la
comunión. San Basilio Magno afirmó
que los verdaderos discípulos de
Cristo están «modelados solamente
en base a lo que ven en Él» (Moralia,
80,1). Con vergüenza —lo reconozco
por la Iglesia católica— acciones y
decisiones que tienen poco o nada
que ver con Jesús y con el Evangelio,
basadas más bien en la sed de
ganancias y de poder, han hecho
marchitar la comunión. De este
modo hemos dejado que la
fecundidad estuviera amenazada por
las divisiones. La historia tiene su
peso y hoy aquí siento la necesidad
de renovar la súplica de perdón a
Dios y a los hermanos por los errores
que han cometido tantos católicos.
Pero es un gran consuelo la certeza
de saber que nuestras raíces son
apostólicas y que, no obstante las
distorsiones del tiempo, la planta de
Dios crece y da frutos en el mismo



Espíritu. Y es una gracia que
reconozcamos los unos los frutos de
los otros y que juntos agradezcamos
al Señor por ello.

El fruto final del árbol de olivo es el
aceite, ese aceite que tiempo atrás se
contenía en preciosos vasos y
recipientes, que abundan entre los
tesoros arqueológicos de este país. El
aceite ha proporcionado la luz que
iluminó las noches de la antigüedad.
Durante milenios fue el «sol líquido,
el primer misterioso estado de la
llama de las lámparas» (C. Boureux, 
Les plantes de la Bible et leur
symbolique, París 2014, 65). A
nosotros, querido hermano, el aceite
nos evoca al Espíritu Santo, que dio a
luz a la Iglesia. Sólo Él, con su
esplendor que no conoce el ocaso,
puede disipar las oscuridades e
iluminar los pasos de nuestro
camino.



Sí, porque el Espíritu Santo es, sobre
todo, aceite de comunión. En la
Escritura se habla del aceite que hace
brillar el rostro del hombre (cf. Sal
104,15). Cuánto se necesita hoy
reconocer el valor único que
resplandece en todo hombre, en cada
hermano. Reconocer esta
característica común de la
humanidad es el punto de partida
para edificar la comunión. Pero,
lamentablemente —como ha escrito
un gran teólogo—, «la comunión
parece tocar una cuerda sensible»,
un tema delicado, no sólo en la
sociedad, sino a menudo también
entre los discípulos de Jesús «en un
mundo cristiano nutrido de
individualismo y de rigidez
institucional». Con todo, si las
tradiciones propias y las
especificidades de cada uno llevan a
atrincherarse y a tomar distancia de
los demás, si «la alteridad no es algo
cualificado por la comunión,
difícilmente se puede dar vida a una



cultura adecuada» (I. Zizioulas, 
Comunione e alterità, Roma 2016, 16).
En cambio, la comunión entre los
hermanos trae consigo la bendición
divina. Los Salmos la comparan con
un «perfume precioso que se
derrama sobre la cabeza, que
desciende sobre la barba» (Sal 133,2).
El Espíritu que se derrama en las
mentes nos impulsa en efecto a una
fraternidad más intensa, a 
estructurarnos en la comunión. Por
eso, no nos tengamos miedo,
ayudémonos a adorar a Dios y a
servir al prójimo, sin hacer
proselitismo y respetando
plenamente la libertad de los demás,
porque —como escribió san Pablo—
«donde está el Espíritu del Señor hay
libertad» (2 Co 3,17). Rezo para que el
Espíritu de caridad venza nuestras
resistencias y nos haga constructores
de comunión, porque «si el amor
logra expulsar completamente al
temor y éste, transformado, se
convierte en amor, entonces veremos



que la unidad es una consecuencia
de la salvación» (S. Gregorio de Nisa, 
Homilía 15, sobre el libro del Cantar
de los cantares). Por otra parte,
¿cómo podemos dar testimonio al
mundo de la concordia del Evangelio
si nosotros cristianos todavía
estamos separados? ¿Cómo podemos
anunciar el amor de Cristo que reúne
a las gentes, si no estamos unidos
entre nosotros? Muchos pasos se han
realizado para encontrarnos.
Invoquemos al Espíritu de comunión
para que nos impulse en sus caminos
y nos ayude a fundar la comunión no
en base a cálculos, estrategias y
conveniencias, sino sobre el único
modelo al que hemos de mirar: la
Santísima Trinidad.

En segundo lugar, el Espíritu es 
aceite de sabiduría. Él ungió a Cristo
y desea inspirar a los cristianos.
Dóciles a su sabiduría humilde,
crecemos en el conocimiento de Dios
y nos abrimos a los demás. Quisiera



en este sentido expresar mi
reconocimiento por la importancia
que da esta Iglesia ortodoxa,
heredera de la primera gran
inculturación de la fe —la
inculturación con la cultura helénica
— a la formación y a la preparación
teológica. También quisiera recordar
la fructífera colaboración en el
ámbito cultural entre la Apostolikí
Diakonía de la Iglesia de Grecia —
cuyos representantes tuve la alegría
de encontrar en el 2019— y el
Pontificio Consejo para la Promoción
de la Unidad de los Cristianos, así
como la importancia de los simposios
intercristianos promovidos por la
Facultad de Teología ortodoxa de la
Universidad de Salonicco junto a la
Universidad Pontificia Antonianum
de Roma. Son ocasiones que nos han
permitido instaurar cordiales
relaciones y llevar adelante útiles
intercambios entre los académicos
de nuestras confesiones. Agradezco
además la activa participación de la



Iglesia ortodoxa de Grecia en la
Comisión mixta internacional para el
diálogo teológico. ¡Que el Espíritu
nos ayude a proseguir con sabiduría
en estos caminos!

Por último, el mismo Espíritu es 
aceite de consolación, Paráclito que
está cerca de nosotros, bálsamo del
alma, curación de nuestras heridas.
Él ha consagrado a Cristo con la
unción para que proclamara la
buena noticia a los pobres, la
liberación a los cautivos, la libertad a
los oprimidos (cf. Lc 4,18). Y Él
todavía nos impulsa para que nos
hagamos cargo de los más débiles y
los más pobres, y para que su causa
—primordial a los ojos de Dios— se
dé a conocer al mundo. Aquí, como
en cualquier otro sitio, ha sido
indispensable el apoyo ofrecido a los
más necesitados durante los períodos
más duros de la crisis económica.
Desarrollemos juntos formas de
cooperación en la caridad,



abrámonos y colaboremos en
cuestiones de carácter ético y social
para servir a los hombres de nuestro
tiempo y llevarles la consolación del
Evangelio. En efecto, el Espíritu nos
llama, hoy más que en el pasado, a
curar las heridas de la humanidad
con el óleo de la caridad.

Cristo mismo pidió a los suyos, en el
momento de la angustia, el consuelo
de la cercanía y la oración. La
imagen del aceite nos conduce así al
huerto de los olivos. Dijo Jesús:
«Quédense aquí y vigilen» (Mc 14,34).
Su petición a los apóstoles fue en
plural. También hoy desea que
vigilemos y recemos. Para llevar al
mundo el consuelo de Dios y sanar
nuestras relaciones heridas se
necesita que recemos unos por otros.
Es indispensable que lleguemos «a la
necesaria purificación de la memoria
histórica. Con la gracia del Espíritu
Santo, los discípulos del Señor,
animados por el amor, por la fuerza



de la verdad y por la voluntad
sincera de perdonarse mutuamente y
reconciliarse, están llamados a
reconsiderar juntos su doloroso
pasado y las heridas que
desgraciadamente éste sigue
produciendo también hoy» (S. Juan
Pablo II, Carta. enc. Ut unum sint, 2).

A esto nos exhorta, en particular, la
fe en la Resurrección. Los apóstoles,
temerosos y titubeantes, se
reconciliaron con la lacerante
desilusión de la Pasión cuando
vieron al Señor resucitado delante de
ellos. Precisamente de sus llagas, que
parecían imposibles de cicatrizar,
encontraron una esperanza nueva,
una misericordia inaudita, un amor
más grande que sus propios errores y
miserias, que los transformaría en
un solo Cuerpo, unido por el Espíritu
en la multiplicidad de muchos
miembros diferentes. Que venga
sobre nosotros el Espíritu del
Crucificado Resucitado, que nos

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


conceda «una sosegada y limpia
mirada de verdad, vivificada por la
misericordia divina, capaz de liberar
los espíritus y suscitar en cada uno
una renovada disponibilidad» (ibíd.);
que nos ayude a no quedarnos
paralizados por la negatividad y los
prejuicios del pasado, sino a mirar la
realidad con ojos nuevos. Entonces,
las tribulaciones de ayer dejarán
espacio a las consolaciones del
presente, y seremos confortados por
tesoros de gracia que
redescubriremos en los hermanos.
Como católicos, acabamos de
comenzar un itinerario para
profundizar la sinodalidad y
sentimos que tenemos que aprender
mucho de ustedes; lo deseamos con
sinceridad. Es verdad que, cuando
los hermanos en la fe se acercan, se
derrama en los corazones el consuelo
del Espíritu.

Beatitud, querido hermano, que en
este camino nos acompañen los

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


numerosos e insignes santos de estas
tierras, y los mártires, que
lamentablemente hoy en el mundo
son más que en el pasado. De
diversas confesiones en la tierra,
habitan juntos el mismo Cielo. Que
intercedan para que el Espíritu, óleo
santo de Dios, se infunda sobre
nosotros en un renovado Pentecostés
como sobre los apóstoles de los que
descendemos, que encienda en
nosotros el deseo de la comunión,
que nos ilumine con su sabiduría y
que nos unja con su consolación.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas y catequistas en la
Catedral de San Dionisio de Atenas

Queridos hermanos obispos,

queridos sacerdotes, religiosas y
religiosos, seminaristas,

queridos hermanos y hermanas: 
Kalispera sas! [¡Buenas tardes!]



Les agradezco de corazón la acogida
y las palabras de saludo que me ha
dirigido Mons. Rossolatos. Y gracias,
hermana, por su testimonio. Es
importante que los religiosos y las
religiosas vivan su servicio con este
espíritu, con un amor apasionado
que se hace don para la comunidad
donde son enviados. ¡Gracias!
Gracias también a Rokos por el
hermoso testimonio de fe vivido en
la familia, en la vida cotidiana, junto
a los hijos que, como tantos jóvenes,
en un cierto momento se hacen
preguntas, se interrogan, se vuelven
un poco críticos sobre algunas cosas.
Pero también eso está bien, porque
nos ayuda como Iglesia a reflexionar
y a cambiar.

Estoy contento de encontrarlos en
una tierra que es un don, un
patrimonio de la humanidad sobre el
que se han construido los
fundamentos de Occidente. Todos
somos un poco hijos y deudores de su



país: sin la poesía, la literatura, la
filosofía y el arte que se
desarrollaron aquí no podríamos
conocer tantas facetas de la
existencia humana, ni satisfacer
tantas preguntas interiores sobre la
vida, el amor, el dolor y también la
muerte.

En el seno de este rico patrimonio, en
los inicios del cristianismo se
inauguró aquí un “taller” para la
inculturación de la fe, dirigido por la
sabiduría de muchos Padres de la
Iglesia, que con su santa conducta de
vida y sus escritos representan un
faro luminoso para los creyentes de
todas las épocas. Pero si nos
preguntamos quién ha inaugurado el
encuentro entre el cristianismo de
los orígenes y la cultura griega, el
pensamiento no puede ir más que al
apóstol Pablo. Es él quien abrió el
“taller de la fe” que sintetizó esos dos
mundos; y lo hizo precisamente aquí,
como relatan los Hechos de los



Apóstoles. Llegó a Atenas, comenzó a
predicar en la plaza y los eruditos de
ese tiempo lo llevaron al Areópago
(cf. Hch 17,16-34), que era el consejo
de los ancianos, de los sabios que
juzgaban cuestiones de interés
público. Detengámonos en este
episodio y dejémonos orientar, en
nuestro camino como Iglesia, por dos
actitudes del Apóstol que son útiles a
nuestra actual elaboración de la fe.

La primera actitud es la confianza.
Mientras Pablo predicaba, algunos
filósofos comenzaron a preguntarse
qué quería enseñar ese
«charlatán» (v. 18). Lo llamaron así,
charlatán, uno que inventa cosas
aprovechándose de la buena fe de
quien lo escucha, por eso lo
condujeron al Areópago. Por tanto,
no tenemos que imaginar que le
abrieron el telón de un escenario. Al
contrario, lo llevaron allí para
interrogarlo: «¿Se puede saber qué
doctrina nueva es esta que tú



enseñas? Queremos saber qué
significan estas cosas extrañas que te
oímos decir» (vv. 19-20). Pablo, en
definitiva, fue acorralado.

Estas circunstancias de su misión en
Grecia también son importantes para
nosotros hoy: el Apóstol fue
arrinconado. Un poco antes, en
Tesalónica, había sido obstaculizado
en su predicación y, a causa de los
tumultos suscitados en el pueblo, que
lo acusaba de procurar desórdenes,
tuvo que escapar durante la noche.
Ahora, en Atenas, fue tomado por un
charlatán y, como un huésped no
deseado, lo condujeron al Areópago.
Por lo tanto, no estaba viviendo un
momento triunfante, sino que estaba
llevando adelante la misión en
condiciones difíciles. Quizá en
muchos momentos de nuestro
camino, también nosotros
percibimos el cansancio y a veces la
frustración de ser una comunidad
pequeña o una Iglesia con poca



fuerza que se mueve en un contexto
no siempre favorable. Mediten la
historia de Pablo en Atenas: estaba
solo, superado en número y tenía
escasas posibilidades de éxito, pero
no se dejó vencer por el desánimo,
no renunció a la misión ni se dejó
atrapar por la tentación de
lamentarse. Esto es muy importante,
tengan cuidado con no estarse
lamentando. Esta es la actitud del
verdadero apóstol: seguir adelante
con confianza, prefiriendo la
inquietud de las situaciones
inesperadas a la costumbre y a la
repetición. Pablo tuvo esa valentía,
¿de dónde le nacía? De la confianza
en Dios. Su valentía era la de la
confianza, confianza en la grandeza
de Dios, que ama obrar siempre en
nuestra debilidad.

Queridos hermanos y hermanas,
tenemos confianza, porque el ser
Iglesia pequeña nos hace signo
elocuente del Evangelio, del Dios



anunciado por Jesús que elige a los
pequeños y a los pobres, que cambia
la historia con las proezas sencillas
de los humildes. A nosotros, como
Iglesia, no se nos pide el espíritu de
la conquista y de la victoria, la
magnificencia de los grandes
números, el esplendor mundano.
Todo eso es peligroso, es la tentación
del triunfalismo. A nosotros se nos
pide que sigamos el ejemplo del
granito de mostaza, que es ínfimo,
pero crece humilde y lentamente; es
la más pequeña de todas las semillas
—dice Jesús— pero cuando crece se
convierte en un árbol (cf. Mt 13,32).
A nosotros se nos pide que seamos
levadura que fermenta en lo
escondido, paciente y
silenciosamente, dentro de la masa
del mundo, gracias a la obra
incesante del Espíritu Santo (cf. v.
33). El secreto del Reino de Dios está
contenido en las pequeñas cosas, en
lo que a menudo no se ve ni hace
ruido. El apóstol Pablo, cuyo nombre



remite a la pequeñez, vivió en la
confianza porque acogió en el
corazón estas palabras del Evangelio,
hasta el punto de enseñarlas a los
hermanos de Corinto: «lo que parece
debilidad en Dios es más fuerte que
todo lo humano», «escogió a los que
el mundo tiene por débiles, para
avergonzar a los fuertes» (1 Co
1,25.27).

Entonces, queridos amigos, quisiera
decirles: bendigan la pequeñez y
acójanla, los dispone a confiar en
Dios y sólo en Él. Ser minoría —y en
el mundo entero la Iglesia es
minoritaria— no quiere decir ser
insignificantes, sino recorrer el
camino que abrió el Señor, que es el
de la pequeñez, el de la kénosis, el
abajamiento, de la condescendencia,
de la synkatábasis de Dios en
Jesucristo. Él descendió hasta llegar a
esconderse en los pliegues de la
humanidad y en las llagas de nuestra
carne. Nos ha salvado, sirviéndonos.



Él, en efecto —afirma Pablo—, «se
despojó de sí mismo asumiendo la
condición de esclavo» (Flp 2,7).
Muchas veces tenemos la obsesión de
querer aparecer, de llamar la
atención, pero «el Reino de Dios no
viene de manera que lo puedan
detectar visiblemente» (Lc 17,20).
Viene secretamente como la lluvia,
lentamente, sobre la tierra.
Ayudémonos a renovar esta
confianza en la obra de Dios, a no
perder el entusiasmo del servicio.
¡Ánimo y adelante por este camino
de la humildad y la pequeñez!

Ahora quisiera destacar una segunda
actitud de Pablo en el Areópago de
Atenas: la acogida. Es la disposición
interior necesaria para la
evangelización, se trata de no querer
ocupar el espacio y la vida de los
demás, sino de sembrar la buena
noticia en el terreno de su existencia,
aprendiendo sobre todo a acoger y
reconocer las semillas que Dios ya ha



puesto en sus corazones, antes de
nuestra llegada. Recordemos que
Dios siempre nos precede, Dios
siempre precede nuestra siembra.
Evangelizar no es llenar un
recipiente vacío, es ante todo dar a
luz aquello que Dios ya ha empezado
a realizar. Y esta extraordinaria
pedagogía es la que el Apóstol
demostró ante los atenienses. No les
dijo “se están equivocando en todo” o
“ahora les enseño la verdad”, sino
que comenzó acogiendo su espíritu
religioso: «Atenienses, veo que
ustedes son, desde todo punto de
vista, personas muy religiosas.
Porque mientras paseaba y
contemplaba sus monumentos
sagrados encontré un altar en el que
estaba escrito: “Al dios
desconocido”» (Hch 17,22-23). Toma
un elemento valioso de los
atenienses. El Apóstol reconoció la
dignidad de sus interlocutores y
acogió su sensibilidad religiosa. Aun
cuando las calles de Atenas estaban



llenas de ídolos, que lo habían hecho
“estremecerse dentro de sí” (cf. v. 16),
Pablo acogió el deseo de Dios
escondido en el corazón de esas
personas y amablemente quiso
transmitirles el asombro de la fe. Su
estilo no fue impositivo, sino
propositivo; no estaba fundado en el
proselitismo, nunca, sino en la
mansedumbre de Jesús. Y eso fue
posible porque Pablo tenía una
mirada espiritual sobre la realidad,
creía que el Espíritu Santo trabaja en
el corazón del hombre, más allá de
las etiquetas religiosas. Hemos
escuchado esto en el testimonio de
Rokos. En un cierto momento, los
hijos se alejan un poco de la práctica
religiosa, pero el Espíritu Santo había
obrado y continúa obrando, y de ese
modo ellos creen mucho en la unidad
y en la fraternidad con el prójimo. El
Espíritu trabaja siempre, más allá de
lo que se ve exteriormente,
¡acordémonos de esto! La actitud del
apóstol en todo tiempo comienza,



pues, por acoger al otro, no
olvidemos que «la gracia supone la
cultura, y el don de Dios se encarna
en la cultura de quien lo
recibe» (Exhort ap. Evangelii
gaudium, 115). No hay una gracia
abstracta girando sobre nuestras
cabezas, siempre la gracia esta
encarnada en una cultura, ahí se
encarna.

A propósito de la visita de Pablo al
Areópago, Benedicto XVI dijo que
debemos interesarnos mucho por las
personas agnósticas o ateas, pero que
tenemos que estar atentos porque
«cuando hablamos de una nueva
evangelización, estas personas tal
vez se asustan. No quieren verse a sí
mismas como objeto de misión, ni
renunciar a su libertad de
pensamiento y de
voluntad» (Discurso a la Curia
Romana, 21 diciembre 2009).
También hoy a nosotros se nos pide
la actitud de la acogida, el estilo de la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_pueblo_con_muchos_rostros
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_pueblo_con_muchos_rostros
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2009/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20091221_curia-auguri.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2009/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20091221_curia-auguri.html


hospitalidad, un corazón animado
por el deseo de crear comunión en
medio de las diferencias humanas,
culturales o religiosas. El desafío es
elaborar la pasión por el conjunto,
que nos conduzca —católicos,
ortodoxos, hermanos y hermanas de
otros credos, así como hermanos
agnósticos, todos— a escucharnos
recíprocamente, a soñar y trabajar
juntos, a cultivar la “mística” de la
fraternidad (cf. Exhort ap. Evangelii
gaudium, 87). La historia pasada
permanece todavía como una herida
abierta en el camino de este diálogo
afable, pero abrazamos con valentía
el desafío que hoy se nos presenta.

Queridos hermanos y hermanas,
aquí en tierra griega, san Pablo
manifestó su serena confianza en
Dios y eso hizo que acogiera a los
areopagitas que sospechaban de él.
Con estas dos actitudes anunció a ese
Dios que era desconocido para sus
interlocutores, y llegó a presentarles

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo


el rostro de un Dios que en Cristo
Jesús sembró el germen de la
resurrección, el derecho universal a
la esperanza, que es un derecho
humano, el derecho a la esperanza.
Cuando Pablo anunció esta buena
noticia, la mayor parte lo ridiculizó y
se fue. Sin embargo, «algunos
hombres se unieron a él y abrazaron
la fe, entre ellos Dionisio, el
areopagita, una mujer llamada
Dámaris y algunos más» (Hch 17,34).
La mayoría se fue, un pequeño resto
se unió a Pablo, entre ellos Dionisio,
titular de esta Catedral. Era una
pequeña porción, pero es así como
Dios teje los hilos de la historia,
desde entonces hasta hoy. Les deseo
de corazón que prosigan la obra en
su histórico taller de la fe, y que lo
hagan con estos dos ingredientes: la
confianza y la acogida, para saborear
el Evangelio como experiencia de
alegría y también como experiencia
de fraternidad. Los llevo conmigo en
el afecto y en la oración. Y ustedes,



por favor, no se olviden de rezar por
mí. O Theós na sas evloghi! [¡Que
Dios los bendiga!]

Domingo, 5 de diciembre de 2021

Visita a los refugiados en el Centro
de acogida e identificación de
Mitilene

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias por sus palabras. Le
agradezco, señora Presidenta, por su
presencia y sus palabras. Hermanas,
hermanos, estoy nuevamente aquí
para encontrarme con ustedes; estoy
aquí para decirles que estoy cerca de
ustedes de corazón; estoy aquí para
ver sus rostros, para mirarlos a los
ojos: ojos cargados de miedo y de
esperanza, ojos que han visto la
violencia y la pobreza, ojos surcados
por demasiadas lágrimas. Hace cinco



años, el Patriarca Ecuménico y
querido hermano Bartolomé dijo en
esta isla algo que me impactó: «El
que les tiene miedo no los ha mirado
a los ojos. El que les tiene miedo no
ha visto sus rostros. El que les tiene
miedo no ve a sus hijos. Olvida que la
dignidad y la libertad trascienden el
miedo y la división. Olvida que la
migración no es un problema del
Oriente Medio y del África
septentrional, de Europa y de Grecia.
Es un problema del
mundo» (Discurso, 16 abril 2016).

Sí, es un problema del mundo, una
crisis humanitaria que concierne a
todos. La pandemia nos ha afectado
globalmente, nos ha hecho sentir a
todos en la misma barca, nos ha
hecho experimentar lo que significa
tener los mismos miedos. Hemos
comprendido que las grandes
cuestiones se afrontan juntos, porque
en el mundo de hoy las soluciones
fragmentadas son inadecuadas. Pero



mientras se llevan adelante las
vacunaciones a nivel planetario y —
aun en medio de muchos retrasos e
incertezas— algo parece que se está
moviendo en la lucha contra el
cambio climático, todo parece
terriblemente opaco en lo que se
refiere a las migraciones. Y, sin
embargo, están en juego personas,
vidas humanas. Está en juego el
futuro de todos, que sólo será sereno
si está integrado. El futuro sólo será
próspero si se reconcilia con los más
débiles. Porque cuando se rechaza a
los pobres, se rechaza la paz. Cierres
y nacionalismos —nos enseña la
historia— llevan a consecuencias
desastrosas. En efecto, como ha
recordado el Concilio Vaticano II, «es
absolutamente necesario el firme
propósito de respetar a los demás
hombres y pueblos, así como su
dignidad, y el apasionado ejercicio de
la fraternidad en orden a construir la
paz» (Const. past. Gaudium et spes,
78). Es una ilusión pensar que basta

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


con salvaguardarnos a nosotros
mismos, defendiéndonos de los más
débiles que llaman a la puerta. El
futuro nos pondrá cada vez más en
contacto unos con otros; para
orientarlo hacia el bien no sirven
acciones unilaterales, sino políticas
más amplias. La historia, repito, nos
enseña, pero todavía no hemos
aprendido. Que no se vuelvan las
espaldas a la realidad, que termine el
continuo rebote de
responsabilidades, que no se delegue
siempre a los otros la cuestión
migratoria, como si a ninguno le
importara y fuese sólo una carga
inútil que alguno se ve obligado a
soportar.

Hermanas, hermanos, sus rostros,
sus ojos nos piden que no miremos a
otra parte, que no reneguemos de la
humanidad que nos une, que
hagamos nuestras sus historias y no
olvidemos sus dramas. Elie Wiesel,
testigo de la tragedia más grande del



siglo pasado, escribió: «Me acerco a
los hombres, mis hermanos, porque
recuerdo nuestro origen común,
porque me niego a olvidar que su
futuro es tan importante como el
mío» (From the Kingdom of Memory, 
Reminiscenses, Nueva York, 1990, 10).
En este domingo, ruego a Dios que
nos despierte del olvido de quien
sufre, que nos sacuda del
individualismo que excluye, que
despierte los corazones sordos a las
necesidades del prójimo. Y ruego
también al hombre, a cada hombre:
superemos la parálisis del miedo, la
indiferencia que mata, el cínico
desinterés que con guantes de seda
condena a muerte a quienes están en
los márgenes. Afrontemos desde su
raíz al pensamiento dominante, que
gira en torno al propio yo, a los
propios egoísmos personales y
nacionales, que se convierten en
medida y criterio de todo.



Han pasado cinco años desde la
visita que realicé con los queridos
hermanos Bartolomé y Ieronymos.
Después de todo este tiempo
constatamos que poco ha cambiado
sobre la cuestión migratoria.
Ciertamente, muchos se han
comprometido en la acogida y en la
integración, y quisiera agradecer a
los numerosos voluntarios y a
cuantos, a todo nivel —institucional,
social, caritativo, político—, han
asumido grandes esfuerzos,
haciéndose cargo de las personas y
de la cuestión migratoria. Reconozco
el compromiso en la financiación y
construcción de dignas estructuras
de acogida y agradezco de corazón a
la población local por todo el bien
que ha hecho y los numerosos
sacrificios que han aceptado.
Asimismo, quisiera agradecer a las
autoridades locales, que reciben,
custodian y ayudan a salir adelante a
esta gente que viene a nosotros.
Gracias por lo que hacen. Pero



debemos admitir amargamente que
este país, como otros, está
atravesando actualmente una
situación difícil y que en Europa
sigue habiendo personas que
persisten en tratar el problema como
un asunto que no les incumbe. Esto
es trágico. Recuerdo sus últimas
palabras [dirigiéndose a la
Presidenta]: “Que Europa haga lo
mismo”. Y, ¡cuántas condiciones
indignas del hombre! ¡Cuántos
puntos críticos donde los migrantes y
refugiados viven en situaciones
límite, sin vislumbrar soluciones en
el horizonte! Y, sin embargo, el
respeto a las personas y a los
derechos humanos —especialmente
en el continente que no cesa de
promoverlos en el mundo— debería
ser salvaguardado siempre, y la
dignidad de cada uno debería ser
antepuesta a todo. Es triste escuchar
que el uso de fondos comunes se
propone como solución para
construir muros, para construir



alambres de púas. Estamos en la
época de los muros y de los alambres
de púas. Ciertamente, los temores y
las inseguridades, las dificultades y
los peligros son comprensibles. El
cansancio y la frustración,
agudizados por la crisis económica y
pandémica, se perciben, pero no es
levantando barreras como se
resuelven los problemas y se mejora
la convivencia, sino uniendo fuerzas
para hacerse cargo de los demás
según las posibilidades reales de
cada uno y en el respeto de la
legalidad, poniendo siempre en
primer lugar el valor irrenunciable
de la vida de todo hombre, de toda
mujer, de toda persona. Cito una vez
más a Elie Wiesel: «Cuando las vidas
humanas están en peligro, cuando la
dignidad humana está en peligro, los
límites nacionales se vuelven
irrelevantes» (Discurso de aceptación
del Premio Nobel de la paz, 10
diciembre 1986).



En varias sociedades los conceptos de
seguridad y solidaridad, local y
universal, tradición y apertura se
están oponiendo de modo ideológico.
Más que sostener unas ideas, puede
ayudar partir de la realidad,
detenerse, ampliar la mirada,
sumergirse en los problemas de la
mayoría de la humanidad, de tantas
poblaciones víctimas de emergencias
humanitarias que no han provocado
sino sólo padecido, a menudo
después de largas historias de
explotación todavía en curso. Es fácil
arrastrar a la opinión pública,
fomentando el miedo al otro; ¿por
qué, en cambio, con el mismo tono,
no se habla de la explotación de los
pobres, o de las guerras olvidadas y a
menudo generosamente financiadas,
o de los acuerdos económicos que se
hacen a costa de la gente, o de las
maniobras ocultas para traficar
armas y hacer que prolifere su
comercio? ¿Por qué no se habla de
esto? Hay que enfrentar las causas



remotas, no a las pobres personas
que pagan las consecuencias de ello,
siendo además usadas como
propaganda política. Para remover
las causas profundas no se puede
sólo resolver las emergencias. Se
necesitan acciones concertadas. Es
necesario acercarse a los cambios
históricos con amplitud de miras.
Porque no hay respuestas fáciles
para problemas complejos; existe
más bien la necesidad de acompañar
los procesos desde dentro, para
superar los guetos y favorecer una
lenta e indispensable integración,
para acoger las culturas y las
tradiciones de los otros de una
manera fraterna y responsable.

Sobre todo, si queremos recomenzar,
miremos el rostro de los niños.
Hallemos la valentía de
avergonzarnos ante ellos, que son
inocentes y son el futuro. Interpelan
nuestras conciencias y nos
preguntan: “¿Qué mundo nos



quieren dar?”. No escapemos
rápidamente de las crudas imágenes
de sus pequeños cuerpos sin vida en
las playas. El Mediterráneo, que
durante milenios ha unido pueblos
diversos y tierras distantes, se está
convirtiendo en un frío cementerio
sin lápidas. Esta gran cuenca de
agua, cuna de tantas civilizaciones,
ahora parece un espejo de muerte.
¡No dejemos que el mare nostrum se
convierta en un desolador mare
mortuum, ni que este lugar de
encuentro se vuelva un escenario de
conflictos! No permitamos que este
“mar de los recuerdos” se transforme
en el “mar del olvido”. Hermanos y
hermanas, les suplico: ¡detengamos
este naufragio de civilización!

Dios se hizo hombre en las orillas de
este mar. Su Palabra ha resonado
llevando consigo el anuncio de Dios,
que es «Padre y guía de los
hombres» (S. Gregorio Nacianceno, 
Sermón 7, en honor de su hermano



Cesario, 24). Él nos ama como hijos y
quiere que seamos hermanos. Y, en
cambio, ofendemos a Dios,
despreciando al hombre creado a su
imagen, dejándolo a merced de las
olas, en la marea de la indiferencia, a
veces justificada incluso en nombre
de presuntos valores cristianos. La fe
nos pide compasión y misericordia —
no nos olvidemos que este es el estilo
de Dios: cercanía, compasión y
ternura—. La fe exhorta a la
hospitalidad, a aquella filoxenia que
impregnó la cultura clásica,
encontrando luego en Jesús su propia
manifestación definitiva,
especialmente en la parábola del
Buen Samaritano (cf. Lc 10,29-37) y
en las palabras del capítulo 25 del
Evangelio de Mateo (cf. vv. 31-46). No
es ideología religiosa, son raíces
cristianas concretas. Jesús afirma
solemnemente que está allí, en el
forastero, en el refugiado, en el que
está desnudo y hambriento; y el
programa cristiano es estar donde



está Jesús. Sí, porque el programa
cristiano, escribió el Papa Benedicto,
«es un corazón que ve» (Carta enc. 
Deus caritas est, 31).

Y no quisiera terminar este mensaje
sin agradecer al pueblo griego por el
recibimiento, pues tantas veces la
acogida se convierte en un problema
porque no encuentra camino de
salida para la gente, para desplazarse
a otro lado. Gracias, hermanos y
hermanas griegos, gracias por esta
generosidad. Y ahora pidamos a la
Virgen María que nos abra los ojos
ante los sufrimientos de los
hermanos. Ella se puso en camino
rápidamente al encuentro de su
prima Isabel, que estaba encinta.
¡Cuántas madres embarazadas
encontraron la muerte rápidamente,
estando de viaje, mientras llevaban
la vida en su vientre! Que la Madre
de Dios nos ayude a tener una
mirada materna, que ve en los
hombres hijos de Dios, hermanas y

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html#31


hermanos que acoger, proteger,
promover e integrar; y a amar con
ternura. Que María Santísima nos
enseñe a anteponer la realidad del
hombre a las ideas e ideologías, y a
dar pasos ágiles al encuentro del que
sufre.

Ahora recemos a la Virgen todos
juntos.

Santa Misa en “Megaron Concert
Hall” de Atenas

En este segundo domingo de
adviento la Palabra de Dios nos
presenta la figura de san Juan
Bautista. El Evangelio subraya dos
aspectos: el lugar donde se encuentra
—el desierto— y el contenido de su
mensaje —la conversión—. Desierto
y conversión: en esto insiste el
Evangelio de hoy; y tanta insistencia
nos hace pensar que estas palabras
nos afectan directamente.
Contemplemos ambas.



El desierto. El evangelista Lucas
introduce este lugar de un modo
particular. Habla, en efecto, de
circunstancias solemnes y de grandes
personajes del tiempo: cita el año
quince del emperador Tiberio, señala
al gobernador Poncio Pilato, al rey
Herodes y a otros “líderes políticos”
de entonces. Después menciona a los
religiosos, Anás y Caifás, que estaban
en el Templo de Jerusalén (cf. Lc
3,1-2). A este respecto declara: «La
palabra de Dios fue dirigida a Juan, el
hijo de Zacarías, que estaba en el
desierto» (Lc 3,2). Pero, ¿cómo?
Hubiéramos esperado que la Palabra
de Dios se dirigiera a uno de los
grandes mencionados
anteriormente. Y, en cambio, no. De
las líneas del Evangelio emerge una
sutil ironía: de los pisos superiores
donde residen los que detentan el
poder se pasa repentinamente al
desierto, a un hombre desconocido y
solitario. Dios sorprende, sus
decisiones sorprenden; estas no



entran en las previsiones humanas,
no persiguen el poder y la grandeza
con los que el hombre habitualmente
lo asocia. El Señor prefiere la
pequeñez y la humildad. La
redención no comienza en Jerusalén,
en Atenas o en Roma, sino en el
desierto. Esta estrategia paradójica
nos da un mensaje muy hermoso:
tener autoridad, ser cultos y famosos
no es una garantía para agradar a
Dios; al contrario, podría conducir a
ensoberbecerse y a rechazarlo. Es
necesario en cambio ser pobres por
dentro, como pobre es el desierto.

Quedémonos en la paradoja del
desierto. El Precursor prepara la
venida de Cristo en este lugar
inaccesible e inhóspito, lleno de
peligros. Ahora bien, si uno quiere
dar un anuncio importante,
normalmente va a lugares bonitos,
donde hay mucha gente, donde hay
visibilidad. Juan, en cambio,
predicaba en el desierto.



Precisamente allí, en el lugar de la
aridez, en ese espacio vacío que se
extiende hasta el horizonte y donde
casi no hay vida, allí se revela la
gloria del Señor, que —como
profetizan las Escrituras (cf. Is 40,3-4)
— cambia el desierto en lagunas, la
tierra estéril en fuentes de agua (cf. 
Is 41,18). Este es otro mensaje
reconfortante: Dios, hoy como
entonces, dirige la mirada hacia
donde dominan la tristeza y la
soledad. Podemos experimentarlo en
la vida, Él a menudo no logra llegar
hasta nosotros mientras estamos en
medio de los aplausos y sólo
pensamos en nosotros mismos; llega
hasta nosotros sobre todo en la hora
de la prueba; nos visita en las
situaciones difíciles, en nuestros
vacíos que le dejan espacio, en
nuestros desiertos existenciales. Allí
nos visita el Señor.

Queridos hermanos y hermanas, en
la vida de una persona o de un



pueblo no faltan momentos en los
que se tiene la impresión de hallarse
en un desierto. Y es precisamente allí
donde se hace presente el Señor, que
a menudo no es acogido por quien se
siente exitoso, sino por quien siente
que ya no puede seguir. Y llega con
palabras de cercanía, compasión y
ternura: «No temas, porque yo estoy
contigo. No te angusties, porque yo
soy tu Dios. Yo te fortalezco y te
auxilio» (v. 10). Predicando en el
desierto, Juan nos asegura que el
Señor viene a liberarnos y a
devolvernos la vida justo en las
situaciones que parecen
irremediables, sin vía de escape: allí
viene. No hay por tanto lugar que
Dios no quiera visitar. Y hoy no
podemos más que experimentar
alegría al verlo en el desierto para
alcanzarnos en nuestra pequeñez
que ama y en nuestra sequedad que
quiere saciar. Entonces, queridos
amigos, no teman a la pequeñez,
porque la cuestión no es ser



pequeños o pocos, sino abrirse a Dios
y a los demás. Y tampoco tengan
miedo de la aridez, porque Dios no la
teme, y es allí donde viene a
visitarnos.

Pasemos ahora al segundo aspecto, la
conversión. El Bautista la predicaba
sin descanso y con vehemencia (cf. 
Lc 3,7). También este es un tema
“incómodo”. Así como el desierto no
es el primer lugar al que quisiéramos
ir, la invitación a la conversión no es
ciertamente la primera propuesta
que quisiéramos oír. Hablar de
conversión puede suscitar tristeza;
nos parece difícil de conciliar con el
Evangelio de la alegría. Pero esto
sucede cuando la conversión se
reduce a un esfuerzo moral, como si
fuera sólo un fruto de nuestro
esfuerzo. El problema está
justamente ahí: en basar todo en
nuestras propias fuerzas; eso no
funciona. Ahí también anidan la
tristeza espiritual y la frustración.



Quisiéramos convertirnos, ser
mejores, superar nuestros defectos,
cambiar, pero sentimos que no
somos plenamente capaces y, a pesar
de nuestra buena voluntad, siempre
volvemos a caer. Tenemos la misma
experiencia de san Pablo que,
precisamente desde estas tierras,
escribía: «Está a mi alcance querer el
bien, pero no el realizarlo, ya que no
hago el bien que quiero y, en cambio,
practico el mal que no quiero» (Rm
7,18-19). Por tanto, si solos no
tenemos la capacidad de hacer el
bien que queremos, ¿qué quiere
decir que nos debemos convertir?

Nos puede ayudar su hermosa
lengua, el griego, con la etimología
del verbo evangélico “convertirse”, 
metanoéin. Está compuesto por la
preposición metá, que aquí significa 
más allá, y del verbo noéin, que
quiere decir pensar. Convertirse,
entonces, es pensar más allá, es
decir, ir más allá del modo habitual



de pensar, más allá de los esquemas
mentales a los que estamos
acostumbrados. Pienso en los
esquemas que reducen todo a
nuestro yo, a nuestra pretensión de
autosuficiencia. O en esos esquemas
cerrados por la rigidez y el miedo
que paralizan, por la tentación del
“siempre se ha hecho así, ¿para qué
cambiar?”, por la idea de que los
desiertos de la vida son lugares de
muerte y no de la presencia de Dios.

Juan, exhortándonos a la conversión,
nos invita a ir más allá y a no
detenernos aquí, a ir más allá de lo
que nos dicen nuestros instintos y
nos representan nuestros
pensamientos, porque la realidad es
más grande, más grande que
nuestros instintos y que nuestros
pensamientos. La realidad es que 
Dios es más grande. Convertirse,
entonces, significa no prestar oído a
aquello que corroe la esperanza, a
quien repite que en la vida nunca



cambiará nada —los pesimistas de
siempre—; es rechazar el creer que
estamos destinados a hundirnos en
las arenas movedizas de la
mediocridad; es no rendirse a los
fantasmas interiores, que se
presentan sobre todo en los
momentos de prueba para
desalentarnos y decirnos que no
podemos, que todo está mal y que ser
santos no es para nosotros. No es así,
porqué está Dios. Es necesario fiarse
de Él, porque Él es nuestro más allá,
nuestra fuerza. Todo cambia si se le
deja el primer lugar a Él. Eso es la
conversión: al Señor le basta que
dejemos nuestra puerta abierta para
entrar y hacer maravillas, como le
bastaron un desierto y las palabras
de Juan para venir al mundo. No
pide más.

Pidamos la gracia de creer que con
Dios las cosas cambian, que Él cura
nuestros miedos, sana nuestras
heridas, transforma los lugares



áridos en manantiales de agua.
Pidamos la gracia de la esperanza.
Porque la esperanza reanima la fe y
reaviva la caridad. Porque los
desiertos del mundo hoy están
sedientos de esperanza. Y mientras
este encuentro nos renueva en la
esperanza y en la alegría de Jesús, y
yo gozo estando con ustedes,
pidamos a nuestra Madre Santísima
que nos ayude a ser, como ella, 
testigos de esperanza, sembradores
de alegría a nuestro alrededor —la
esperanza, hermanos y hermanas, no
defrauda, nunca defrauda—, no sólo
cuando estamos contentos y estamos
juntos, sino cada día, en los desiertos
donde vivimos. Porque es allí que,
con la gracia de Dios, nuestra vida
está llamada a convertirse. Allí, en
los numerosos desiertos que tenemos
dentro o que nos rodean, allí la vida
está llamada a florecer. Que el Señor
nos conceda la gracia y la valentía de
acoger esta verdad.



_______________________________________

Saludo al final de la Santa Misa

Queridos hermanos y hermanas:

Al concluir esta celebración, deseo
expresar mi gratitud por la acogida
que he recibido entre ustedes.
¡Gracias de corazón! Efcharistó!
[¡Gracias!]

La palabra Eucaristía, que proviene
de la lengua griega, sintetiza el don
de Cristo para toda la Iglesia. Y, de
este modo, el agradecimiento está
inscrito para nosotros cristianos en el
corazón de la fe y de la vida. Que el
Espíritu Santo pueda hacer de todo
nuestro ser y nuestro obrar una
Eucaristía, una acción de gracias a
Dios y un don de amor a los
hermanos.

En este contexto, renuevo mi
profundo agradecimiento a las
autoridades civiles, a la señora



Presidenta de la República, aquí
presente, y a mis hermanos obispos,
como también a todos aquellos que
han colaborado de distintas maneras
para preparar y organizar esta visita.
¡Gracias a todos! Y gracias al coro
que nos ha ayudado a rezar tan bien.

Mañana dejaré Grecia, pero no los
dejaré a ustedes. Los llevaré
conmigo, en la memoria y en la
oración. Y también ustedes, por
favor, sigan rezando por mí.
¡Gracias!

Lunes, 6 de diciembre de 2021

Encuentro con los jóvenes en la
Escuela San Dionisio de las
Hermanas Ursulinas de Marusi,
Atenas

Queridos hermanos y hermanas: 
Kaliméra sas! [¡Buenos días!]



Les agradezco por haber venido
hasta aquí, muchos de ustedes desde
lugares lejanos. Efcharistó!
[¡Gracias!] Estoy contento de
encontrarme con ustedes finalizando
mi visita a Grecia, y aprovecho la
ocasión para renovar mi gratitud por
la acogida y por todo el trabajo que
llevaron adelante para organizarla. 
Efcharistó!

Sus hermosos testimonios me han
impresionado. Ya los había leído y
retomo ahora con ustedes algunas
partes.

Katerina, nos has hablado de tus
recurrentes dudas de fe. Quisiera
decirte a ti y a todos ustedes, no
tengan miedo de las dudas, porque
no son faltas de fe. No tengan miedo
de las dudas; al contrario, las dudas
son “vitaminas de la fe”, ayudan a
robustecerla, a hacerla más fuerte, es
decir, más consciente, la hacen
crecer, la hacen más libre y más



madura. La hacen más disponible a
ponerse en camino, a seguir adelante
cada día con humildad. Y la fe es
precisamente esto, un camino
cotidiano con Jesús que nos lleva de
la mano, nos acompaña, nos alienta
y, cuando caemos, vuelve a
levantarnos; nunca se atemoriza. Es
como una historia de amor, donde
siempre se sigue adelante juntos, día
tras día. Y como en una historia de
amor, llegan momentos en los que es
necesario interrogarse, hacerse
preguntas. Y hace bien, hace crecer
el nivel de la relación. Y esto es muy
importante para ustedes, porque
ustedes no pueden ir ciegos por el
camino de la fe, no, sino que tienen
que dialogar con Dios, con la propia
conciencia y con los demás.

Quisiera destacar un punto
importante en la experiencia de
Katerina. A veces, frente a las
incomprensiones o a las dificultades
de la vida, en los momentos de



soledad o de desilusión, esta duda
puede llamar a la puerta de nuestro
corazón: “Quizá soy yo que no voy
bien, tal vez estoy equivocado, estoy
equivocada”. Amigos, es una
tentación que hay que rechazar. El
diablo nos mete esta duda en el
corazón para arrojarnos en la
tristeza. ¿Qué hay que hacer? ¿Qué
hay que hacer cuando una duda de
este tipo se vuelve sofocante y no nos
deja en paz, cuando se pierde la
confianza y no se sabe por dónde
comenzar? Es necesario volver a
encontrar el punto de partida. ¿Cuál
es? Para comprenderlo, pongámonos
a la escucha de vuestra gran cultura
clásica. ¿Saben cuál fue el punto de
partida de la filosofía, pero también
del arte, de la cultura y de la ciencia?
¿Saben cuál? Todo comenzó por una
chispa, por un descubrimiento que se
expresa con una palabra magnífica: 
thaumàzein. Es el maravillarse, el
asombro. Así comenzó la filosofía, de
maravillarse frente a aquello que es,



frente a nuestra existencia, a la
armonía de la creación y al misterio
de la vida.

Pero el asombro no es sólo el
comienzo de la filosofía, sino
también el inicio de nuestra fe. El
Evangelio nos dice muchas veces que
cuando alguien encuentra a Jesús se
asombra, siente admiración. En el
encuentro con Dios está siempre ese
estupor, que es el inicio del diálogo
con Dios. Y esto es así porque tener
fe no consiste principalmente en un
conjunto de cosas que hay que creer
y de preceptos que hay que cumplir.
El corazón de la fe no es una idea, no
es una moral; el corazón de la fe es
una realidad, una realidad bellísima
que no depende de nosotros y que
nos deja con la boca abierta: ¡somos
hijos amados de Dios! Este es el
corazón de la fe: ¡somos hijos amados
de Dios! Hijos amados, tenemos un
Padre que vela por nosotros y que
nunca deja de amarnos.



Reflexionemos: cualquier cosa que tú
pienses o hagas, aunque sea lo peor,
Dios sigue amándote. Yo quisiera que
entiendan bien esto: Dios no se cansa
de amar. Alguno puede decirme:
“Pero si yo caigo en las cosas más
feas, ¿Dios me ama?”. Dios te ama. “Y
si yo soy un traidor, un pecador
tremendo, y acabo mal, en la droga,
¿Dios me ama?”. Dios te ama. Dios
ama siempre. No puede dejar de
amar. Ama siempre y a pesar de
todo, mira tu vida y la ve muy buena
(cf. Gn 1,31). Nunca se arrepiente de
nosotros. Si nos ponemos delante del
espejo quizá no nos vemos como
quisiéramos, porque corremos el
riesgo de centrarnos en lo que no nos
gusta. Pero si nos ponemos ante Dios
la perspectiva cambia. No podemos
más que asombrarnos de que seamos
para Él, a pesar de todas nuestras
debilidades y nuestros pecados, hijos
amados desde siempre y para
siempre. Entonces, más que
comenzar la jornada frente al espejo,



¿por qué no abres la ventana de tu
habitación y te detienes en todo, en
todo lo hermoso que existe, en todo
lo hermoso que ves? Sal de ti mismo.
Queridos jóvenes, piensen que, si a
nuestros ojos la creación es hermosa,
a los ojos de Dios cada uno de
ustedes es infinitamente hermoso. Él,
dice la Escritura, “ha hecho de
nosotros maravillas, maravillas
admirables” (cf. Sal 139,14).
Nosotros, para Dios, somos una
maravilla admirable. Deja que este
asombro te invada. Déjate amar por
quien siempre cree en ti, por quien te
ama más de cuanto tú mismo puedas
llegar a amarte. No es fácil
comprender esta anchura, esta
profundidad del amor, no es fácil
entenderla, pero es así; basta dejarse
mirar por la mirada de Dios.

Y cuando estén decepcionados por
algo que hayan hecho, hay otro
asombro que no tienen que dejar
escapar: el asombro del perdón. En



esto quiero ser claro: Dios perdona
siempre. Somos nosotros los que nos
cansamos de pedir perdón, pero Él
perdona siempre. Allí, en el perdón,
se encuentra el rostro del Padre y la
paz del corazón. Allí, Él nos restaura
de nuevo, derrama su amor en un
abrazo que vuelve a levantarnos, que
desintegra el mal cometido y vuelve
a hacer resplandecer la belleza
incontenible que hay en nosotros, el
ser sus hijos predilectos. No
permitamos que la pereza, el miedo o
la vergüenza nos roben el tesoro del
perdón. ¡Dejemos que el amor de
Dios nos asombre! Nos
redescubriremos a nosotros mismos;
no lo que dicen de nosotros o lo que
las pulsiones del momento suscitan
en nosotros, no lo que los eslóganes
publicitarios nos echan encima, sino
nuestra verdad más profunda, la que
ve Dios, aquella en la que Él cree: la
belleza irrepetible que somos.



¿Recuerdan la famosa inscripción en
la entrada del templo de Delfos?
γνῶθι σeαυτόν, «conócete a ti
mismo». Hoy corremos el peligro de
olvidarnos de lo que somos,
obsesionados por miles de
apariencias, por mensajes
machacones que hacen depender la
vida de la ropa que usamos, del
automóvil que conducimos, del modo
en que nos miran los demás. Pero
aquella antigua invitación, conócete
a ti mismo, vale todavía hoy.
Reconoce que vales por lo que eres,
no por lo que tienes. No vales por la
marca de la ropa o por el calzado que
llevas, sino porque eres único, eres
única. Pienso en otra imagen
antigua, la de las sirenas. Como
Ulises en su itinerario de regreso a
casa, también ustedes en la vida, que
es un viaje audaz hacia la Casa del
Padre, encontrarán sirenas. En el
mito atraían a los navegantes con su
canto para hacerlos estrellar contra
los arrecifes. En la realidad, las



sirenas de hoy quieren hipnotizarlos
con mensajes seductores e
insistentes, que apuntan a beneficios
fáciles, a las falsas necesidades del
consumismo, al culto del bienestar
físico, a la diversión a toda costa. Son
muchos fuegos artificiales, que
brillan por un instante, y después
sólo dejan humo en el aire. Yo los
entiendo, resistir no es fácil. ¿Se
acuerdan cómo resistió Ulises,
asediado por las sirenas? Se hizo atar
al palo mayor del barco. Pero otro
personaje, Orfeo, nos enseña un
camino mejor: entonó una melodía
más hermosa que la de las sirenas y
así las hizo callar. ¡Por eso es
importante alimentar el asombro, la
belleza de la fe! No somos cristianos
porque debemos, sino porque es
hermoso. Y precisamente porque
queremos proteger esta belleza
decimos no a lo que quiere
ensombrecerla. La alegría del
Evangelio, el asombro que provoca
Jesús hace que las renuncias y las



fatigas pasen a un segundo plano.
Entonces, ¿estamos de acuerdo?
Recuerden bien esto: ser cristiano no
se trata fundamentalmente de hacer
esto, de hacer aquello; de hacer
cosas. Hay que hacer cosas, pero no
es fundamentalmente eso. Ser
cristiano fundamentalmente es dejar
que Dios te ame, y reconocer que
ante el amor de Dios eres único, eres
única.

Pasemos a otro capítulo. Los rostros
de los demás. Ioanna, me gustó que,
para hablarnos de tu vida, has
hablado de los demás, sobre todo de
las dos mujeres más importantes de
tu vida, tu mamá y tu abuela, que te
“han enseñado a rezar, a agradecer
cada día a Dios”. Así asimilaste la fe
de manera natural, genuina. Y nos
has dado un consejo que nos hace
bien: que acudamos al Señor en
cualquier circunstancia, “que le
hablemos, que le confesemos
nuestras preocupaciones”. De ese



modo, Jesús se hizo familiar para ti.
¡Qué contento está cuando nos
abrimos a Él! Así se conoce a Dios.
Porque para conocerlo no basta
tener ideas claras sobre Él —esa es
una pequeña parte, no es suficiente
—,se necesita ir hacia Él con la vida.
Tal vez este sea el motivo por el que
tantos lo ignoran, porque sólo
sienten predicaciones y discursos. En
cambio, Jesús se transmite a través
de rostros y de personas concretas.
Hagan la prueba de releer los Hechos
de los Apóstoles y verán cuántas
personas, rostros y encuentros; así
conocieron a Jesús nuestros padres
en la fe. Dios no nos da un catecismo
en la mano, sino que se hace
presente por medio de las historias
de las personas. Pasa a través de
nosotros. Dios no nos da un libro en
las manos para aprender cosas de
memoria, no. Dios se hace entender
con la cercanía, acompañándonos en
el camino de la vida. Conocer a Jesús
es justamente el núcleo de nuestra fe.



Precisamente en este sentido, Ioanna,
nos has contado acerca de una
persona decisiva para ti, una
religiosa que te mostró la alegría “de
ver la vida como un servicio”.
Subrayo esto: ver la vida como un
servicio. Es verdad, servir a los
demás es el camino para conquistar
la alegría. Dedicarse a los demás no
es de perdedores, es de vencedores;
es el camino para hacer algo
realmente nuevo en la historia. Supe
que en griego “joven” se dice “nuevo”
y nuevo significa joven. El servicio es
la novedad de Jesús; el servicio,
dedicarse a los demás es la novedad
que hace la vida siempre joven.
¿Quieres hacer algo nuevo en la
vida? ¿Quieres rejuvenecer? No te
contentes con publicar algún post o
algún tuit. No te contentes con
encuentros virtuales, busca los
reales, sobre todo con quien te
necesita; no busques la visibilidad,
sino a los invisibles. Esto es original,
esto es revolucionario. Salir de uno



mismo para encontrar a los otros.
Pero si tú vives prisionero en ti
mismo, nunca encontrarás a los
otros, nunca sabrás qué es servir.
Servir es el gesto más bello, más
grande de una persona, servir a los
demás. Muchos hoy son “de redes
sociales” pero poco “sociales”,
encerrados en sí mismos, prisioneros
del teléfono que tienen entre sus
manos. Pero en la pantalla falta el
otro, faltan sus ojos, su respiración,
sus manos. La pantalla se vuelve
fácilmente un espejo, donde crees
que estás frente al mundo, pero en
realidad estás solo, en un mundo
virtual lleno de apariencias, de fotos
trucadas para parecer siempre
hermosos y en forma. ¡Qué bonito,
en cambio, es estar con los demás,
descubrir la novedad del otro,
dialogar con el otro, cultivar la
mística del conjunto, la alegría de
compartir, el ardor de servir!



A este respecto, en el encuentro con
los jóvenes en Eslovaquia, el pasado
mes de septiembre, algunos jóvenes
mostraban una pancarta interesante.
Tenía sólo dos palabras: “Todos
hermanos”. Me gustó. A menudo en
los estadios, en las manifestaciones,
en las calles se exponen pancartas
para alentar la propia facción, las
propias ideas, el propio equipo, los
propios derechos. Pero la pancarta
de esos jóvenes decía algo nuevo:
que es hermoso sentirse hermanos y
hermanas de todos, sentir que los
demás forman parte de un nosotros,
no gente de la que hay que tomar
distancia. Estoy contento de verlos
todos juntos, unidos, aun
proviniendo de países e historias tan
distintas. ¡Sueñen con la fraternidad!

En griego hay un refrán iluminador:o
fílos ine állos eaftós, “el amigo es otro
yo”. Sí, el otro es el camino para
volver a encontrarse con uno mismo;
no lo es el espejo, es el otro.



Ciertamente, cuesta salir de las
propias zonas de confort, es más fácil
estar sentados en el sofá frente a la
televisión. Pero eso es algo viejo, no
es de jóvenes. Pero mira: un joven en
el sofá, ¡qué cosa vieja! De jóvenes es
reaccionar, abrirse cuando uno se
siente solo, buscar a los demás
cuando viene la tentación de
cerrarse, entrenarse en esta
“gimnasia del alma”. Aquí nacieron
los eventos deportivos más grandes,
las Olimpíadas, el maratón. Más allá
del espíritu de lucha que hace bien al
cuerpo, está aquello que hace bien al
alma: entrenarse para la apertura,
recorrer largas distancias desde uno
mismo para acortarlas con los
demás, lanzar el corazón
atravesando los obstáculos, cargar
unos los pesos de los otros.
Entrenarse en esto los hará felices,
los mantendrá jóvenes y les hará
sentir la aventura de vivir.



A propósito de aventura, Aboud, tu
testimonio nos ha impactado: la
huida, junto con los tuyos, de la
amada y martirizada Siria, después
de haber estado varias veces a punto
de ser asesinados en la guerra. Y
después de tantos “no” y miles de
dificultades, llegaron a este país del
único modo posible, en barco,
permaneciendo “en una roca sin
agua y sin comida, esperando el
amanecer y una nave de la guardia
costera”: una verdadera odisea de
nuestros días. Y me vino en mente
que, en la Odisea de Homero, el
primer héroe que aparece no es
Ulises, sino un joven, Telémaco, su
hijo, que vivió una gran aventura.

No había conocido a su padre y
estaba angustiado, desalentado
porque no sabía dónde se encontraba
y ni siquiera si estaba vivo. Se sentía
sin raíces y estaba delante de una
encrucijada: permanecer allí, a la
espera, o quizá hacer una locura y



lanzarse a la búsqueda. Hay varias
voces, entre ellas la de la divinidad,
que lo exhortan a ser valiente y a
partir. Y él lo hace, se levanta,
prepara el barco a escondidas y
rápidamente, al despuntar el sol, sale
a la aventura. El sentido de la vida no
es quedarse en la playa esperando
que el viento traiga novedades. La
salvación está en mar abierto, está en
el impulso, en seguir los sueños, los
verdaderos, los que se sueñan con los
ojos abiertos, que comportan
esfuerzo, lucha, vientos contrarios,
borrascas repentinas. Por favor, no
hay que dejarse paralizar por el
miedo, ¡sueñen en grande! ¡Y sueñen
juntos! Como pasó con Telémaco,
habrá quien intente detenerlos.
Habrá siempre alguien que les dirá:
“Déjalo, no te arriesgues, es inútil”.
Estos son los anuladores de sueños,
los sicarios de la esperanza, los
incurables nostálgicos del pasado.



Ustedes, en cambio, por favor,
alimenten la valentía de la esperanza,
la que has tenido tú, Aboud. ¿Cómo
se hace? Por medio de sus decisiones.
Elegir es un desafío, es afrontar el
miedo a lo desconocido, es salir del
pantano de la aprobación, es
decidirse a tomar la propia vida
entre las manos. Para tomar
decisiones adecuadas, pueden
recordar una cosa: las buenas
decisiones incluyen siempre a los
demás, no sólo a uno mismo. Esas
son las decisiones por las que vale la
pena arriesgarse, los sueños que hay
que realizar; aquellos que requieren
valentía y que implican a los demás.

Y, al despedirme de ustedes, les deseo
la valentía de seguir adelante, la
valentía de arriesgar, la valentía de
no quedarse en el sofá. El coraje de
arriesgar, de ir al encuentro de los
otros, nunca aislados, siempre con
los demás. Y con esa valentía, cada
uno de ustedes se encontrará a sí



mismo, encontrará a los otros y
hallará el sentido de la vida. Les
deseo esto, con la ayuda de Dios, que
los ama a todos. Dios los ama, sean
valientes, ¡sigan adelante! Brostà, óli
masí! [¡Adelante, todos juntos!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-
chipre-grecia/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-chipre-grecia/
https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-chipre-grecia/
https://opusdei.org/es-cr/article/papa-francisco-chipre-grecia/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Chipre y Grecia

