
opusdei.org

“Leer y vivir el
Concilio es amar a la
Iglesia entera”

Monseñor Javier Echevarría
habla del Concilio Vaticano II y
el Año de la Fe en una
entrevista publicada por “Desde
la Austral”, la revista de la
Universidad Austral
(Argentina).

16/12/2012

Cumplidos 50 años del inicio del
Concilio Vaticano II, ¿podría



comentar la importancia que tuvo
y tiene para la Iglesia actual?

El Concilio Vaticano II fue la
manifestación más solemne del
magisterio de la Iglesia en el último
siglo, en continuidad con toda la
enseñanza anterior. Evidentemente,
sus documentos contienen una gran
riqueza y, como han señalado Juan
Pablo II y Benedicto XVI, nos
corresponde el desafío de ponerlos
en práctica, con plena fidelidad, para
que Jesucristo y su Evangelio lleguen
a los corazones y a las cabezas de
millones de personas. Leer y vivir el
Concilio es amar a la Iglesia, a la
Humanidad entera.

¿Cuál fue el mensaje central que el
Concilio quiso darles al hombre y
la mujer de hoy?

Hacer una síntesis no resulta fácil; de
todos modos, podría resumirse en
que Dios se nos acerca y sale a
nuestro encuentro: nos ama, le



interesamos y cuenta con nosotros;
con su gracia, podemos responderle
y hacer un gran bien a los demás; y,
concretamente, el Concilio recordó
que la santidad –la respuesta plena al
amor de Dios– no es una meta para
algunos privilegiados, sino que está
al alcance de todos, y que todos
estamos llamados a llegar a esa
unión con Dios en Cristo, a través de
nuestra vida ordinaria: familia,
trabajo, relaciones sociales. El
trabajo del Concilio fue muy arduo.
Participaron más de 2.500 padres
conciliares.

¿Cómo se pudo llegar a una
verdadera unidad y prácticamente
unanimidad en los textos
aprobados, cuando en las
discusiones de trabajo las
posiciones sobre diversos aspectos
se insinuaban no sólo distintas,
sino divergentes?



La Iglesia está formada por hombres
y mujeres, y es lógico que, a veces,
pueda haber diferencias de enfoques
o de puntos de vista. Sin embargo,
sería equivocado olvidar que es
también divina: Jesucristo prometió
que la asistencia del Espíritu Santo la
acompañaría siempre. Por eso, como
explica Benedicto XVI, es una clave
imprescindible ponerse a la escucha:
no seguir las propias ideas, sino
intentar descubrir la voluntad del
Señor y dejar que sea Él quien nos
guíe. Detrás de los documentos del
Concilio Vaticano II está el trabajo
esforzado de muchas personas, pero,
sobre todo, se descubre la doctrina
de Jesucristo y la acción del Espíritu
Santo.

¿Por qué hubo diversas
interpretaciones respecto de
algunas disposiciones del Concilio?
¿Por qué los Papas Juan Pablo II y
Benedicto XVI han manifestado



una fuerte decisión de que se
aplicaran sus conclusiones?

Es conocido que el Concilio ha sido
mal o parcialmente interpretado en
algunos ambientes. Las causas
fueron variadas y coincidió también
con la difusión del secularismo y del
materialismo hedonista, que han
ocasionado daños graves. Pienso, por
ejemplo, en la pérdida de sentido
cristiano que afecta a muchas
familias, en el descenso de la práctica
religiosa, y también en la crisis de
algunos miembros del clero y de la
vida consagrada. Sin embargo, como
he dicho, los textos del Concilio
contienen una gran riqueza, en
parte, muchas de sus enseñanzas ya
se han puesto en práctica en la
Iglesia y se ven los frutos: el uso
frecuente de la Sagrada Escritura, la
plena responsabilidad de los laicos,
como miembros del pueblo de Dios…
Pero el Concilio no es un hecho
histórico del pasado, es más bien un



proyecto que se va desplegando y
asimilando poco a poco, con mayor o
menor acierto; a la vez, cabe
recordar que la Iglesia peregrina a
través de los tiempos y, por tanto, con
fe optimista se ha de avanzar
siempre. La nueva evangelización,
que han convocado el Beato Juan
Pablo II y Benedicto XVI nos
recuerda la necesidad de difundir
uno de los mensajes clave del
Concilio, como le decía antes: la
llamada universal a la santidad,
mensaje central también en las
enseñanzas de San Josemaría.

El Concilio Vaticano II se ha visto
como el gran intento de “diálogo de
la Iglesia con el mundo”. Cincuenta
años más tarde, el Papa vuelve a
insistir en este punto. Un padre o
una madre de familia, un
profesional, un estudiante, un
profesor… ¿cómo pueden llevar a
cabo ese diálogo con quienes no
conocen o han dejado de lado la fe?



La Iglesia es esencialmente
misionera y el cristiano está llamado
a ser siempre testimonio de
Jesucristo. San Josemaría explicaba
que no se puede separar la vida
cristiana del apostolado, del mismo
modo que no se puede disociar en
Cristo su ser de Dios-Hombre y su
misión de Redentor. Pienso que el
primer desafío de todo fiel –madre o
padre de familia, hijo, trabajador,
intelectual, sacerdote, obispo,
religioso o laico– es formarse bien y
profundizar en las razones de su fe.
El Santo Padre nos ha recomendado
– en este Año de la fe– conocer bien
el Catecismo de la Iglesia Católica; de
este modo, podremos dialogar con
los demás, para invitarles a
compartir el tesoro que hemos
recibido, con respeto y sinceridad:
esa es la base de todo acercamiento.
Y un punto básico es que los católicos
nos ejercitemos en el mandatum
novum: saber amar a todos, para



servir, para ayudar y, cuando es
necesario, para corregir con caridad.

¿Qué importancia tuvo, en lo
referente a la doctrina sobre los
fieles corrientes recogida por el
Concilio, el mensaje que San
Josemaría Escrivá –la llamada
universal a la santidad- venía
proponiendo desde 1928?

Las enseñanzas de San Josemaría
aportaron luz sobre la profundidad
de la vocación a la santidad, que
todos los fieles laicos reciben con el
bautismo, para el servicio de la
Iglesia y de todo el mundo: de las
familias, de los ambientes
profesionales, de los más
necesitados. Así lo puso de
manifiesto el Beato Juan Pablo II,
cuando se refirió a San Josemaría
como “apóstol de los laicos para los
tiempos nuevos” y en los documentos
oficiales de su causa de canonización
se le llama “precursor del Concilio



Vaticano II”. Muchos padres
conciliares afirmaron que había sido
San Josemaría un precursor del
mensaje de esta asamblea de la
Iglesia.

¿Podría exponer la labor que
nuestro primer Rector Honorario,
el venerable Mons. Álvaro del
Portillo, tuvo en las sesiones de
trabajo del Concilio?

Tendría que alargarme mucho y
quiero precisar que de este punto se
ocupará la misma historia. Su aporte
ha sido remarcado por muchos de los
protagonistas: como se sabe,
intervino directamente, desde la fase
antepreparatoria hasta el final del
Concilio. Puedo testimoniar un dato
significativo: el aprecio que se le
tenía en la Curia romana, incluso por
parte de quienes no pensaban como
él. Era un hombre de paz, de unidad,
de caridad. Su sello personal era la
sonrisa serena con contenido



fraterno: cualquiera que trabaja en
equipo valora qué importantes son
las personas que sonríen y unen. En
el caso de Don Álvaro esto se sumaba
a su inteligencia y a su capacidad de
trabajo.

¿Puede aconsejarnos el modo de
vivir y aprovechar con fruto en la
comunidad universitaria el
reciente “Año de la fe” instituido
por el Papa Benedicto XVI?

El Año de la fe es una gran ocasión
para profundizar, personalmente
también, el mensaje de Jesucristo y la
propia renovación personal para
comunicar ese mensaje: es una
oportunidad de valorar más la fe,
procurar hacerla vida como
cristianos coherentes, y ayudar a que
las mujeres y los hombres de nuestro
tiempo la vean como una respuesta a
sus interrogantes profundos, y se
sientan protegidos, ayudados,
animados. Para esto, es fundamental



el estudio, la formación y también la
amistad personal, que conduce al
apostolado.

La fe ha de estar presente en la vida
universitaria y en la investigación
científica: Benedicto XVI insiste en la
necesidad de “ensanchar la razón”,
porque no hay contraposición entre
ciencia y fe: sería equivocado –
reductivo y empobrecedor– obrar
como si, en la práctica, en la ciencia o
en la vida pública, económica, o en el
trabajo universitario hubiera que
prescindir de la dimensión
trascendente del ser humano. Por
otra parte, una comunidad
universitaria tiene que estar
centrada en la educación y
formación de los alumnos, y abierta
a los grandes desafíos intelectuales,
al mismo tiempo que busca con
prioridad el servicio a la sociedad en
problemas acuciantes: la protección
de la vida humana, en todos los
estados de desarrollo; la ayuda a la



estabilidad de la familia, fundada en
el matrimonio entre hombre y mujer;
la lucha contra la pobreza y la
marginalidad; la promoción de una
nueva cultura, una nueva legislación,
una nueva moda, más coherentes
con la dignidad de la mujer y del
hombre, como hijos de Dios. ¿De
dónde saldrán propuestas concretas
cristianas para lograr una sociedad
justa y solidaria, sino de quienes se
inspiran en el Evangelio y se apoyan
en el trabajo generoso y bien
acabado? La sociedad necesita
personas bien preparadas, desde el
punto de vista humano, profesional y
espiritual: tenemos un camino
abierto para continuar recorriendo
el Año de la fe, y después también.

Benedicto XVI convocó a un Año de
la fe en un momento en que la
fragilidad de algunos miembros de
la Iglesia se hace patente y el
mundo parece circular por
derroteros ajenos a ella. ¿Por qué



piensa que, a pesar de todo, es
tiempo de creer? ¿Por qué seguir
creyendo en la Iglesia?

Como le decía antes, la Iglesia está
formada por hombres y mujeres:
sabemos que existe el pecado y que
Dios nos llama constantemente a la
conversión del corazón. Como vemos
que hace el Papa, no cabe ignorar los
problemas, ni dejar de preocuparse
por las personas que han padecido
injusticias. Sin embargo, ahora se ve
con claridad que el mundo tiene una
gran necesidad de Dios y de su
gracia, que nos llega a través de los
sacramentos, en la Iglesia. Los
jóvenes parecen descubrirlo con
facilidad y llama la atención –por
ejemplo, en las Jornadas mundiales
de la Juventud– cómo vibran con la
Eucaristía, con la persona del Papa y
con la Iglesia. La Iglesia es joven y
estamos realmente en tiempos de
esperanza. La Iglesia busca la
unidad, promueve la paz y la



solidaridad, pone su prioridad en la
evangelización, atiende a los más
pobres y es un faro de luz, frente al
odio y a la violencia en tantas partes
del mundo. En este contexto, los
cristianos debemos reflejar el rostro
amable de Cristo. La Iglesia, nuestra
Madre, es santa, y lo será siempre,
aunque la conducta de algunos hijos
pueda no concordar con esa
santidad.

San Josemaría decía que tenía una
fe muy grande, “tan gorda que se
puede cortar”, explicaba de modo
gráfico. Usted ha vivido con este
santo, ¿en qué se distinguía esa fe?

En su trato confiado con Jesucristo,
que “empapaba” toda su jornada. En
su devoción filial a la Santísima
Virgen. Y también en la humildad y
en la magnanimidad: se consideraba
poca cosa y era consciente de que
todo lo que hiciera valía si Dios lo
hacía prosperar y, a la vez, se



animaba a grandes empresas por
ayudar a este mundo nuestro. Son
muy grandes y numerosas las
iniciativas sociales, educativas,
religiosas que han surgido por influjo
de sus palabras. La Universidad
Austral es un ejemplo concreto de
ese afán desbordante de San
Josemaría por servir a Dios y a la
sociedad entera. Supo y quiso
siempre contar con Dios y,
simultáneamente, ocultarse y
desaparecer personalmente, para
que sólo el Señor brillase.

¿Podría hacernos comprender la
necesidad que tienen la mujer y el
hombre actual de consolidar su fe
para transitar con felicidad por
este mundo que, muchas veces, no
incluye a Dios en su proyecto vital?

La felicidad verdadera, que todos
anhelamos, sólo llegará a su plenitud
en la vida eterna, pero se conquista y
comienza ya en la Tierra cuando



vivimos en amistad con Dios. San
Agustín lo explicó magistralmente: 
“Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro
corazón está inquieto hasta que
descanse en ti”. Le diré también que
sólo puede sentirse necesitado de
Jesucristo quien se siente necesitado
de salvación. ¿Habrá alguien hoy que
crea que no tiene necesidad de sanar
nada en su corazón, en su vida, en su
pasado, en su presente? Los
cristianos debemos ser ese rostro
comprensivo de Cristo para los
demás. Si nuestros amigos y amigas,
y todas las personas, encuentran en
nosotros un rostro fraterno,
podremos comunicarles el gran
mensaje de la Iglesia: “No tengan
miedo de abrir las puertas a Cristo”
(Juan Pablo II) y “Anímense a
arriesgar por Cristo” (Benedicto XVI).
El camino de la felicidad es siempre
un camino de generosidad. Como
recuerda el Concilio Vaticano II, la
persona “no puede encontrar su
propia plenitud si no es en la entrega



sincera de sí mismo a los demás”
(Gaudium et spes, n. 24).

Por último, queríamos preguntarle
algo entono más personal: ¿hay
alguna posibilidad de que nos
visite durante el transcurso de este
Año de la fe?

A mí me encantaría visitar la
Universidad y charlar con cada una y
cada uno, para compartir alegrías y
penas, desafíos y proyectos.
Abandono este deseo en las manos
del Señor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/leer-y-vivir-el-
concilio-es-amar-a-la-iglesia-entera/

(01/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/leer-y-vivir-el-concilio-es-amar-a-la-iglesia-entera/
https://opusdei.org/es-cr/article/leer-y-vivir-el-concilio-es-amar-a-la-iglesia-entera/
https://opusdei.org/es-cr/article/leer-y-vivir-el-concilio-es-amar-a-la-iglesia-entera/

	“Leer y vivir el Concilio es amar a la Iglesia entera”

