opusdei.org

Hacer del centro un
hogar (II)

Las familias cristianas son
lugares donde todos viven y se
desviven por los demas.
Algunas derivas que pueden
adormecer esta logica, y lineas
de accion para despertarla.

05/11/2023

En una de sus ultimas cartas a sus
hijos en el Opus Dei, san Josemaria
reflexionaba sobre la «logica nueva»
de la familia de Dios en la tierra. Ya
desde los dias de espera en Nazaret,
el Sefior habia introducido a Maria y



José en el modo de razonar y de vivir
de aquel Nifio que iba a anonadarse
y a darlo todo, porque no habia
venido a ser servido sino a servir'.
Es la misma logica que quiere Dios
para todo hogar cristiano:

«Mirad cual es el ambiente, donde
Cristo nace. Todo alli nos insiste en
esta entrega sin condiciones: José —
una historia de duros sucesos,
combinados con la alegria de ser el
custodio de Jesus— pone en juego su
honra, la serena continuidad de su
trabajo, la tranquilidad del futuro;
toda su existencia es una pronta
disponibilidad para lo que Dios le
pide. Maria se nos manifiesta como
la esclava del Serior (Lc 1,38) que, con
su fiat, transforma su entera
existencia en una sumisioén al
designio divino de la salvacion. ¢Y
Jesus? Bastaria decir que nuestro
Dios se nos muestra como un nifno; el
Creador de todas las cosas se nos
presenta en los pafiales de una



pequenia criatura, para que no
dudemos de que es verdadero Dios 'y
verdadero Hombre (...). Hay que
embeberse de esta l6gica nueva, que
ha inaugurado Dios bajando a la
tierra. En Belén nadie se reserva
nada. Alli no se oye hablar de mi
honra, ni de mi tiempo, ni de mi
trabajo, ni de mis ideas, ni de mis
gustos, ni de mi dinero. Alli se coloca
todo al servicio del grandioso juego
de Dios con la humanidad, que es la
Redencién»®.

La vida de familia se renueva y se
multiplica de acuerdo con ese
«grandioso juego» del servicio,
entendido no como servilismo, ni
como una fria acumulacién de
prestaciones, de servicios... Sino
como una disposicion permanente a
vivir para los demas, como
instrumentos del cuidado cotidiano
de Dios. Esta manera de vivir, que
san Josemaria denominaba a veces
«el sano prejuicio psicologico de



pensar habitualmente en los
demés»™, quiere ser el tenor
habitual de la convivencia en los
centros de la Obra. Y, gracias a Dios,
es esto lo que, de muchas maneras,
perciben muchas de las personas que
los frecuentan: la disposicion que
lleva a hacer la vida agradable a los
demas, a dedicarles tiempo y escucha
aunque quiza nos apremien cosas
pendientes, a ayudarles a resolver un
problema, a pedir perdon cuando es
necesario, a adelantarse con una
sonrisa, a sacar adelante un encargo
de otra persona que estd cansada o
llega tarde... y tantas otras
oportunidades que la convivencia
nos presenta dia a dia.

Sin embargo, como puede suceder en
cualquier familia, la vida diaria
ejerce a veces un cierto efecto de
erosion; y, con el tiempo, pueden
enraizarse otras dinamicas en la casa
0 en nuestro caracter. Sin animo de
exhaustividad, podemos resumirlas



en cuatro derivas, en las que pueden
aparecer a veces planteamientos
excesivamente centrados en el
funcionamiento de la casa, en
detrimento de las personas que la
habitan, o lo que podriamos
denominar «equivocos relacionales»:
conflictos que surgen de
planteamientos equivocados sobre la
convivencia. Desde luego, lo que se
describe a continuacion no son
situaciones que se den, por asi decir,
de modo quimicamente puro; son mas
bien tendencias que pueden
introducirse paulatinamente, quiza
mezcladas entre si, y que muestran
como la debilidad humana tiende a
fundirse con lo mas valioso y
querido. Una breve reflexion sobre
unas y otras nos permitira identificar
«las raposas, las raposas pequeiiitas,
que devastan nuestras vifias» (Ct
2,15). Quedara asi delineada, por
contraste, la «logica» que Dios quiere
para los hogares, y concretamente
para los centros de la Obra.



Eficaz, pero frio

Las dos primeras derivas que pueden
empafar la verdadera logica del
servicio se situan en el ambito de lo
funcional. Si pensamos en dos
términos de los que san Josemaria se
servia con frecuencia para
caracterizar la Obra —«familia, y a la
vez milicia»™— el riesgo aqui seria el
de una cierta descompensacion, por
la que la «milicia» tenderia a eclipsar
la familia, dando lugar a hogares
eficaces, pero con poco calor, o quiza
con tensiones o heridas mas o menos
soterradas.

Una primera deriva en este sentido
es la que podriamos denominar
l6gica de la sinergia. Esta logica esta
en parte ligada al desarrollo de la
sociedad en las ultimas décadas, que
ha traido consigo, como reverso de
tantos servicios y posibilidades, un
sinfin de tareas y frentes a los que
atender: facturas, gestiones



administrativas, mensajes... El
resultado es que facilmente podemos
gastar las horas corriendo detras de
los acontecimientos y las gestiones. E
igual que en una familia cualquiera
sucede a veces que, a base de estar
pendientes del trabajo, de la casa, de
los hijos, y de todo lo que hay que
hacer por ellos, marido y mujer
pueden acabar descuidando la
amistad matrimonial (su intimidad,
su carifio mutuo...), también en un
centro, con mas motivo cuando se
atienden en él varios tipos de labores
apostolicas, podria suceder que unos
y otros acabaran por tener entre si
un trato que se acercaria mas a lo
funcional, casi limitado a las «cosas
de las que hay que ocuparse»".

El centro tenderia entonces a
funcionar con sinergia (syn — ergon,
union de accion), pero con
importantes carencias de simpatia
(syn — pathos, unién de sentimiento).
Cada uno haria sus encargos, sus



tareas, su plan de vida; la casa
funcionaria como un mecanismo de
precision —cada cosa estaria en su
sitio, cada persona en sus tareas...—,
pero faltaria la capacidad de
simpatizar, de sentir con los demas:
pasarlo bien con ellos, sufrir con
ellos. San Josemaria advertia de este
riesgo con palabras fuertes: «El dia
que vivamos como extrafios 0 como
indiferentes, hemos matado el Opus
Dei»®. Ademads, como sucede a un
simple nivel humano en cualquier
organizacion, la falta de simpatia
entre unos y otros acabaria por
perjudicar o bloquear incluso la
sinergia.

Una segunda deriva la podriamos
denominar logica del orden. También
aqui existe la analogia con cualquier
hogar de familia, en el que uno u
otro de los conyuges otorga una
importancia quiza excesiva a que las
cosas sean «como deben ser»: el
horario, el orden material, los



encargos de unos y otros... Por
supuesto, todo hogar necesita ciertas
pautas para no ahogarse en el caos,
pero a veces se pueden albergar unas
expectativas desmesuradas sobre un
hogar ideal, una manera de hacer las
cosas que se supone la correcta y que
deberia seguirse a todo precio, aun a
costa a veces de la paz familiar. Y, sin
embargo, la experiencia de tantas
familias muestra como, cuando hay
una hipertrofia de reglas, y no se
atiende a cuidar las relaciones entre
padres e hijos, se genera
espontaneamente frustracion,
cuando no rebeldia, por parte de los
hijos. A eso, entre otras cosas, se
referia san Pablo cuando escribia:
«Padres, no exasperéis a vuestros
hijos, para que no se

desalienten» (Col 3,21).

Estos modos de ver y de hacer
podrian resultar no menos
problematicos en el caso de un
centro. Por un lado, porque quienes



ahi conviven son adultos, cada uno
con su libertad y su responsabilidad;
por otro, porque el centro, siendo
una iniciativa apostolica llamada a
«funcionar» y una casa abierta a
todos, es también el hogar de quienes
lo habitan, y es necesario que estos lo
puedan sentir como tal, y no como
una mera prolongacion de su vida
profesional. Respecto de un hogar de
familia convencional, un centro de la
Obra tiene la peculiaridad de que en
él hogar y trabajo coexisten en
permanencia; y también que quienes
se ocupan de esas tareas apostolicas
estan ahi porque les da la gana. Esto,
siendo la razén mas sobrenatural”, y
por tanto mas radical, debe ser
también principio de tactoy
sensibilidad. «Para ser muy
espirituales, muy sobrenaturales —
ensefiaba san Josemaria—, hay que
ser muy humanos, esforzarse por
tener un sentido entrafiablemente
humano de la vida»'®',



A la vista de estos elementos, se
puede entender lo problematico de
poner demasiado énfasis sobre
criterios, pautas, objetivos, etc. El
paso del tiempo acaba poniendo de
manifiesto los inconvenientes de esta
légica. El mas obvio es que quien
centra el foco exclusiva o
principalmente en «lo previsto»
puede confundir la importancia de
los medios con la de los fines, y
terminar limitando la libertad de los
demas en cuestiones que podrian
admitir diferentes planteamientos"’.
Otro inconveniente es que, si no se
logra armonizar lo que se entiende
que «deberia ser» con la
espontaneidad que debe caracterizar
la vida de una familia, el ambiente
puede enrarecerse y tensarse. Y, en
fin, esta el hecho de que quien se
centra en tener bajo control la
situacion obtiene siempre victorias
fragiles: en su priorizacion de la
eficacia quiza no esta logrando
verdaderamente ganar los corazones



de los demads y ayudarlos a crecer en
libertad"”. Quien aspira
fundamentalmente a controlar la
situacion se agota facilmente, y
puede agotar a quienes lo rodean,
que pueden sentirse poco
protagonistas de la construccion de
aquel hogar.

Equivocos relacionales

Otras dos derivas que pueden
introducirse en la vida del hogar se
podrian definir como equivocos o
«cortocircuitos» relacionales. Como
las anteriores, tienen sus analogias
en la vida de algunas familias, y se
caracterizan por producir una cierta
insatisfaccion de fondo en quienes se
ven atascados por estos equivocos.
Un personaje de las parabolas del
Sefior personifica este tipo de
situaciones. Es el hijo mayor que
echa en cara a su padre una serie de
agravios comparativos con su
hermano, y que acaba necesitando



oir estas palabras: «Hijo, tu estas
siempre conmigo, y todo lo mio es
tuyo» (Lc 15,31).

La primera de estas derivas se podria
denominar logica del mérito. Es la de
quien externamente puede estar
lleno de atenciones con unos y otros,
y de una gran capacidad de sacrificio
para ocuparse de cosas de la casa'y
de quienes la habitan. Pero actua, en
general de modo inconsciente, desde
la expectativa de que se ganara el
carifo de los demas como
contraprestacion a sus esfuerzos.
Esta logica, que se aplica
razonablemente a muchos ambitos
de la vida, no funciona en una
familia, porque no responde a la
realidad. Aqui estamos en el terreno
de la gratuidad: somos familia, y
tiene poco sentido querer reunir
méritos para que nos quieran.

Por supuesto, quien siente la familia
como propia se desvive por ella; pero



sin exigir contraprestaciones
afectivas, como no las exige un padre
0 una madre para amar a sus hijos
(al contrario, y contra toda prevision,
encuentran su felicidad en este
desvivirse). Ciertamente, a veces
podremos echar en falta una cierta
consideracion por nuestros
esfuerzos; pero, si habitualmente
pensamos en que nos han de
corresponder por lo que hacemos,
nuestra mirada se puede volver
autorreferencial: como la del hijo
mayor de la parabola, que vive en el
hogar del padre, pero no lo siente
realmente como suyo. Este hijo
conjuga solo las personas del
singular —yo, tu, él—, desde el
reproche y el agravio comparativo. Y
olvida el nosotros, que es el terreno
hacia el que el padre querria
atraerlo. Con el tiempo, su logica
desvela una profunda insatisfaccion;
se compara y vigila la libertad de los
demas (la del padre, la de su
hermano), a quienes juzga, porque



dan o porque reciben lo que, a su
modo de ver, no deben (cfr. Lc
15,29-32). De esta manera, lo que
aparece a sus 0jos como una
reivindicacion justa es en realidad
celo amargo, orgullo herido.

Por ultimo, hay una deriva que
podriamos denominar logica del
sentimiento, en la que el criterio de
valoracion de la vida en familia se
centraria en las propias sensaciones:
¢Como me hace sentir la vida en
familia? ;| Me siento bien? Sin duda,
estas son preguntas a las que
conviene prestar atencion; unosy
otros deberian estar tan atentos a
detectar lo que mejora el clima de la
casa como lo que podria estar
generando malestar. Sin embargo,
aun cuando el bienestar emocional
sea un indicador importante, no
puede convertirse en el criterio
principal, la motivacion fundamental
para colaborar en la construccion del
hogar.



Si esta logica se instalara en una
persona, se volverian indispensables
las buenas sensaciones para
esforzarse por cuidar de la familia. Y,
sin embargo, hay momentos en que
la familia esta necesitando que
dejemos de lado nuestras
preferencias. Como nos ha recordado
con frecuencia el Padre, «se puede
hacer con alegria —y no de mala
gana— lo que cuesta, lo que no gusta,
si se hace por y con amor y, por
tanto, libremente»™". Uno podria no
lograr sobreponerse a esa dificultad
porque, mientras siente que «tiene
derecho» a recibir afecto, y lo exige
como un amor incondicionado, no se
pregunta por su propia aportacion.
Es lo que sucede al hermano mayor
de la parabola, que no considera si su
padre necesita, de su parte, algun
«extra»: solo piensa en la fiesta que
él no ha podido tener (cfr. Lc 15,29).

Centrarse demasiado en exigir el
afecto tiende a generar la acepcion



de personas: frente a la amistad
sincera y abierta que es propia de la
relacion fraterna™, se instala
entonces la dinamica de las
amistades particulares™ que, por lo
que tienen de exclusivas y
excluyentes, son caricaturas de la
amistad fraterna; asi, en la casa
estarian «los amigos» y «los demas».
Ldgicamente, una actitud de este tipo
perjudicaria al ambiente del hogar,
pero también a la misma persona
interesada, que podria acabar
facilmente amargada, sin recursos
afectivos. El don del celibato,
orientado como esta a generar una
gran «capacidad para querer a todo
el mundo»™?, se veria asi tristemente
empequeriecido.

La ldgica del servicio es la 1ogica
del don

Las derivas que hemos esbozado
tienen en comun que llevan implicito
un hasta aqui, una delimitacion de



los esfuerzos y la entrega. A veces —
y esto sucede en cualquier sector de
la sociedad—, detras de ciertas crisis
0 hundimientos fisicos y psiquicos
puede esconderse una logica de
pensamiento y comportamiento que
ha puesto el foco en una fria
pretension de eficacia, de control, de
hacer méritos o de esperar afecto; o
en una mezcla de varios de estos
elementos, entre otras
posibilidades™?',

Este tipo de crisis, con los que la vida
misma quiere traernos de vuelta a la
realidad, pueden ser una ocasion de
purificacion y rectificacion: la
ocasion para darse cuenta de que se
habia perdido, o no se habia llegado
a encontrar, el enfoque correcto. Sin
embargo, si no se afrontan, pueden
derivar en un ansia de evasion, una
necesidad de eventos extraordinarios
que suplan la frustracion; aunque a
fin de cuentas no la apagaran,
porque no abordan el problema en



su raiz. Sucede quizdas entonces que
la parte mas celebrativa de la vida de
familia —precisamente tantos
momentos que se salen de la rutina—
no se disfrutan bastante: nunca
parece haber un retorno
suficientemente satisfactorio. Y
mientras que uno podria vivir feliz y
agradecido con lo que tiene, vive
suspirando por lo que no tiene.

Frente a estas derivas, que
empequeiiecen la vida y la vocacion,
se situa el «grandioso juego de Dios
con la humanidad, que es la
Redencion»"?. La légica del servicio
nos lleva a dar, pero no porque
queramos recibir, sino porque
«hemos conocido el amor que Dios
nos tiene y hemos creido en él» (1 Jn
4,16). En el centro de nuestra vida
estd Dios, que nos ama y nos llena de
gracia para que nos demos
generosamente: «Gratis habéis
recibido, dad gratis» (Mt 10,8). Uno,
entonces, ya no construye el hogar



desde el calculo. La ldgica del
servicio lo va llevando hacia la
sencillez del padre o la madre, que
no necesitan hacer propdsitos ni
acumular actos de servicio™”:
sencillamente se dan, se prestan a ser
un sillar discreto® para que las
paredes sean mas robustas y el calor
de hogar se mantenga mejor. Y,
contemplando la belleza del hogar
que estan construyendo, se llenan de
alegria y de agradecimiento.

Esta es la logica filial de Jesus, el Hijo
que puede decir verdaderamente al
Padre: «todo lo mio es tuyo, y lo tuyo
es mio» (Jn 17,10). Aqui la mejor
recompensa es el amor de Dios, que
siempre nos precede: en cada
momento, Fl nos estd amando
primero (cfr. 1 Jn 4,10). Y de ese
amor va lleno el corazon cuando esta
con los demads. Un amor «sin
descanso y sin cansancio»""”, porque
lo que cansa verdaderamente es «dar
vueltas alrededor del propio yo»™".



Servir, en cambio, vivir de verdad
para los demads, puede costar a veces;
pero, en el fondo, no cansa.

Matices distintos, segun los lugares
y las personas

«S1 el Sefior no construye la casa, en
vano se cansan los albaiiiles; si el
Sefior no guarda la ciudad, en vano
vigilan los centinelas» (Sal 126 [127],
1). Estas palabras de la Escritura
adquieren un brillo especial al
pensar en la presencia real del Sefior
en los oratorios de los centros de la
Obra: Fl construye la casa; Fl guarda
la ciudad, si le dejamos. «Si el centro
de tus pensamientos y esperanzas
estd en el Sagrario —escribe san
Josemaria—, jqué abundantes los
frutos de santidad y de
apostolado!»*". Y asi es: cuando uno
vive, desde Dios, para los demas, se
convierte en un facilitador,
inspirador y dinamizador de la



santidad, que es el fundamento mas
firme de un hogar.

La forma en que se manifestara esta
dindmica del servicio —«el sano
prejuicio psicoldégico de pensar
habitualmente en los deméas»™*—
serd diferente en funcion de las
personas. Cada centro debe ser un
mosaico unico, formado por los
talentos que cada uno pone al
servicio del calor de familia. La
expectativa de lo que significa el
hogar para cada uno es distinta, y
por eso es importante no regirse por
un simple listado de criterios de
aplicacion.

Cada centro acabara dando matices
peculiares a la manera de celebrar
las fiestas, de ayudarse unos y otros
en el mantenimiento material del
hogar, o en el impulso de proyectos
apostolicos, o en la relacion con las
familias. Hay siempre algo comun: el
carifo, el sentido del humor, el



sentido sobrenatural, las reuniones
de familia, las noticias del Padre y de
la familia de la Obra, la sobriedad
alegre y la serenidad sobrenatural
que permite un descanso reparador.
Un mismo espiritu en todas partes,
con una concrecion viva en cada
lugar. Por esto siempre nos sentimos
en casa cuando vamos a otra region
u otro centro; porque sentimos la
unidad y la diversidad —la riqueza—
de la Obra.

La logica del servicio no nos ahorra
los propios defectos, ni los ajenos;
tampoco evita que uno se pueda
encontrar mas o menos a gusto con
los que viven con él; o que la casa'y
las actividades estén mejor o peor
organizadas; o la necesidad de
esforzarnos por comprender a
quienes nos rodean; o de pedirles
perdon o de perdonarlos cuando sea
el caso™. Pero —y eso es lo decisivo

— esta ldgica permite encontrar



siempre recursos para salir adelante
y para acercarse mas a Dios.

Cuando se construye el hogar en
clave de servicio, todo cobra vida: en
los ratos de tertulia o de sobremesa,
uno esta mas atento para generar
conversacion, de modo que los
demads descansen; la correccién
fraterna se reza y se piensa desde un
gran carifio hacia el otro, y no desde
la molestia que puedan causarnos
sus limites; y se logran pasar por alto
tantas cosas sin irritarse: sonriendo y
encogiéndose de hombros™'. El
auténtico servicio, aunque requiere
el esfuerzo de salir de nuestro
pequeiio egoismo, es un win-win; es
siempre suma en ambas direcciones:
en la de quien sirve y en la de quien
es servido. Y de tan natural, incluso
da un cierto apuro nombrarlo,
llamarlo «servicio». Es, simplemente,
amor fraterno.



El papel insustituible de cada uno
en la construccion del hogar

En su carta sobre las modalidades de
la vocacion a la Obra, el Padre ha
recordado la influencia decisiva de
las administraciones en la creacion
del ambiente de familia de los
centros: «con vuestro trabajo cuidais
y servis la vida en la Obra, poniendo
la persona singular como foco y
prioridad de vuestra labor. Esto es
una expresion muy concreta de que
la Obra es familia; una familia
verdadera, no en sentido
metaforico»”. Se trata de un trabajo
performativo, en el sentido de que
crea un ambiente propicio y propone
un referente en el que puede mirarse
la contribucion de cada uno al
ambiente de familia. Sin embargo,
para encarnarse, para hacerse vida,
esa base necesita del papel
insustituible de todos en la casa.



Para los miembros del consejo local
de un centro, la tarea de servicio que
Dios les confia a través de la Obra
consiste sobre todo en velar por que
cada persona cuente con la necesaria
formacion y acompafiamiento
espiritual, ademas de un adecuado
bienestar material. Asi lo sintetizaba
san Josemaria: «con solicitud
paternal y maternal, cuidad las
almas y los cuerpos de quienes o0s
estan encomendados»™”. Esta tarea
requiere de su parte responsabilidad,
pero también muchas dosis de
paciencia y de abandono en Dios. Asi,
aceptan la necesidad de comprender
la manera de ser de cada uno, y sus
puntos fuertes, sobre los que se
apoyaran para ayudarlos a crecer, a
cada uno y al centro en su conjunto;
ven con mayor claridad que lo
verdaderamente importante es que
todos se acerquen mas a Dios, y no
tanto que las cosas salgan de un
determinado modo; y estan
dispuestos a pedir perdon, porque



eso no solo no los desautoriza, sino
que los acerca a los demas. Cuando la
organizacion del centro se plantea en
estos términos, el ambiente no deja
de tener la exigencia que presupone
toda busqueda de la santidad, pero
gana en la alegria y serenidad que
hace auténtica esta busqueda™.
Todo el centro se puede sentir
entonces identificado con la razon de
ser de ese hogar: todos a una, con los
fines comunes y los particulares de
cada uno.

El sacerdote, por su parte, puede ser
con frecuencia un interlocutor que
escucha y da serenidad, y ayuda a
mirar con perspectiva y a la vez con
agudeza los distintos aspectos de la
convivencia diaria. «Los sacerdotes,
escribia san Josemaria, hemos de
tener el mismo espiritu que los
demas, pero especialmente espiritu
de comprension, de caridad, de
convivir con todo el mundo, de no
escandalizarnos, de levantar, de



ayudar, como una madre»"“". Con
mas motivo aun que los demas, pues,
el sacerdote debe ser instrumento de
unidad y de esperanza, «sin
timideces ni complejos que son
ordinariamente prueba de
inmadurez humana, y sin
prepotencias clericales que
denotarian poco sentido
sobrenatural»®". Si para los
directores un riesgo puede ser la
l6gica de la exigencia, para el
sacerdote puede serlo la del mérito:
él siempre estd al servicio del resto
de una manera palpable,
diferenciada e insustituible; y podria,
sin darse cuenta, generar una cierta
mentalidad de victima, si le parece
que no se valoran sus esfuerzos. Don
Alvaro salia asi al paso de esta
mentalidad: «Si deseais conocer de
veras en qué se nota el alma
sacerdotal, os lo resumiré con
nuestro Padre: en no decir nunca
basta. No contestar nunca “basta” al



amor, no detenernos ante el
sacrificio, como Cristo»™Y,

«Lo normal es que en muchas
familias convivan personas de
generaciones distintas (abuelos,
padres, hijos) y caracteres diversos
(...). Si bien es cierto que todo eso
puede dar a veces ocasion a que la
unidad familiar se deteriore,
también es verdad que, con mucha
frecuencia, esas y otras dificultades
pueden unir mads a las familias,
cuando hay verdadero amor»"*. De
ahi que todos los que viven en un
mismo centro, desde el mas veterano
hasta el ultimo en llegar, tengan la
mision de construir el hogar, con los
talentos que Dios les ha dado, y con
su propio modo de ser; de modo que
la casa sea, para cada uno, un lugar
de intimidad, de amor
incondicionado y de descanso
sereno. Todos tienen un lugar
insustituible en esa tarea, porque
cada uno sabe mejor que nadie qué



talentos le ha dado Dios, para
ponerlos al servicio de todos, con
iniciativa y con generosidad. La
fraternidad que se vive en cada uno
de nuestros centros sera asi también
un remanso de paz y un foco de
inspiracion para la vida de los
agregados y supernumerarios, y de
todas las personas que se acerquen al
calor de la Obra.

Por ultimo, pero no menos
importante, los enfermos tienen un
papel especial, no solo porque «para
un alma enamorada, los nifios y los
enfermos son EI»™*, sino también
porque son el desafio mas directo y
practico a las derivas negativas que
velamos antes. Dejandose cuidar,
aportando lo que en su estado
pueden aportar, y sin ceder a la
l6gica de quien no se siente
suficientemente querido, pueden ser
un polo de cohesion del centro, que
unira intentos en el servicio de los
que mas lo necesitan.



La vida de hogar del centro,
construida sobre estas bases, irradia
a su alrededor el amor de Dios y abre
poco a poco, a quienes lo habitany a
quienes lo frecuentan, las puertas de
la casa que Fl ha preparado para los
que le aman. «Si 0s amais, decia san
Josemaria, cada una de nuestras
casas sera el hogar que yo he visto, lo
que yo quiero que haya en cada uno
de nuestros rincones. Y cada uno de
vuestros hermanos tendra un
hambre santa de llegar a casa,
después de la jornada de trabajo; y
tendra después ganas de salir a la
calle (...), a esta guerra de paz»"".

M Cfr. Fil 2,7; Mt 20,28.

l San Josemaria, Carta, 14-11-1974, n.
2.

Bl San Josemaria, Forja, n. 861.



I «El Opus Dei ciertamente es
familia y, a la vez, milicia. Familia
unida por un carifio alegre y amable;
milicia, aptisima para la lucha
espiritual» (De spiritu, n. 64).

Bl A esto puede afiadirse otro rasgo
cultural del presente: la tendencia a
vivir el tiempo libre de manera
individualista, de modo que todo lo
que no es trabajo tiende a girar
alrededor de mis intereses, mis
gustos, mis actividades, mi vida
social, etc. Logicamente, una actitud
de este tipo comprometeria de modo
significativo el calor del hogar.

® Citado en F. Ocdriz, Carta pastoral,
16-11-2023, n. 9.

"l Cfr. San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 17.

® San Josemaria, Carta 27, n. 34,
citado en E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza



de San Josemaria, Rialp, Madrid 2013,
vol. I1I, p. 600.

1 Cfr. F. Océariz, Carta pastoral, 9-
1-2018, n. 8.

19 «La formacion, a lo largo de toda

la vida, sin descuidar su necesaria
exigencia, tiende en una medida
importante a abrir horizontes. En
cambio, si nos limitdsemos a exigir y
a ser exigidos, podriamos acabar por
ver solo lo que no alcanzamos a
hacer, nuestros defectos y
limitaciones, olvidando lo mas
importante: el amor de Dios por
nosotros» (F. Ocariz, Carta pastoral,
9-1-2018, n. 11).

M F. Ocdriz, Carta pastoral, 9-1-2018,
n. 6.

12 Cfr. F. Océriz, Carta pastoral, 1-
XI-2019, nn. 14-17.

™3 La nocion de amistad particular
tiene una larga y compleja historia



en la tradicion cristiana. Mencionada
por primera vez en los escritos de
San Basilio de Cesarea, encontrara
un especial desarrollo en Occidente a
partir de la Imitacion de Cristo y de
las obras de Santa Teresa de Avila y
San Francisco de Sales. Sobre la
comprension de esta nocidn en san
Josemaria, cfr. Camino, edicion
histdrico-critica, n. 366.

U4 F. Ocdriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 22.

31 Ala vez, escribe san Josemaria,
«cometerian un grave error los
Directores que permitiesen que un
hijo mio, sin verdadera necesidad, se
encontrase en unas circunstancias
que exigiesen de él una continua
heroicidad, por olvidar que esas
situaciones deben ser transitorias y
que hay que buscar los medios
pertinentes para que cesen cuanto
antes» (Carta 27, n. 38).



1 San Josemaria, Carta, 14-11-1974,
n. 2.

17 «Cuando hay amor, me atreveria

a afirmar que no hace falta ni
siquiera hacer propdsitos. Mi madre
nunca hizo propositos de quererme,
iy hay que ver qué detalles de carifio
tenia conmigo!» (San Josemaria,
notas de una reunion familiar, citado
en S. Bernal, Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei; Rialp,
Madrid 1980, 62 ed., p. 37).

U8 Cfr. San Josemaria, «Sillares» (27-
VII-1937) en Crecer para adentro,
233-239 (AGP, biblioteca, P12).

19 San Josemaria, Amigos de Dios, n.
296.

29 «Lo que realmente cansa, hijos

mios, es la soberbia, el dar vueltas

alrededor del propio yo. Y, ademas
de agobiar, impide al alma sentirse
cerca de Dios» (Beato Alvaro, en



Cronica, X1-1989, p. 1141; AGP,
Biblioteca P01).

1 San Josemaria, Forja, n. 835.
221 Ihidem, n. 861.

231 F. Ocdriz, Carta pastoral, 16-
I1-2023, nn. 3-6.

24 Ihidem, nn. 7-8.

31 «;San José es maravilloso! Es el

santo de la humildad rendida..., de la
sonrisa permanente y del
encogimiento de hombros» (San
Josemaria, citado en A. Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei (III),
Rialp, Madrid 2003, p. 728, nota 170.

8l F. Ocdriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 15.

7 San Josemaria, Carta 27, n. 39.

28 «“Sois todos tan alegres que uno

no se lo espera”, of comentar. De
lejos viene el empefio diabdlico de



los enemigos de Cristo, que no se
cansan de murmurar que la gente
entregada a Dios es de la
“encapotada”. Y, desgraciadamente,
algunos de los que quieren ser
“buenos” les hacen eco, con sus
“virtudes tristes”. —Te damos
gracias, Sefior, porque has querido
contar con nuestras vidas,
dichosamente alegres, para borrar
esa falsa caricatura. —Te pido
también que no lo olvidemos» (Surco,
n. 58).

91 San Josemaria, notas de una
reunion, 19-I11-1961, en Cronica
I1-1993, p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

B39 San Josemaria, Conversaciones, n.
4,

U Beato Alvaro, Cartas de Familia,
n. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

32 F. Ocdriz, Carta pastoral, 16-
11-2023, n. 14.



33 San Josemaria, Camino, n. 419.

34 San Josemaria, Crénica VII-1956,
p- 7 (AGP, Biblioteca P01).

Carlos Ayxela

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/hacer-del-
centro-un-hogar-centros-familia-
segunda-parte/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-cr/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-cr/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/
https://opusdei.org/es-cr/article/hacer-del-centro-un-hogar-centros-familia-segunda-parte/

	Hacer del centro un hogar (II)

