
opusdei.org

El IESE y la función
de la empresa en la
sociedad (2019)

“La empresa es una comunidad
de personas que sirve a otras
personas dentro de una
sociedad de personas. Solo
después de considerar esto
tienen cabida los capitales, las
instalaciones, la tecnología y las
realidades jurídicas”. Así lo ha
recordado el Gran Canciller de
la Universidad de Navarra,
Mons. Fernando Ocáriz,
durante su visita hoy al campus
del IESE en Barcelona para
participar en el congreso
académico “La empresa y sus



responsabilidades sociales”,
que conmemora los 60 años del
IESE.

05/07/2019

Participar en este Congreso, que
cierra los actos de celebración del
sexagésimo aniversario del IESE, es
ante todo para mí motivo de alegría y
ocasión de manifestar, una vez más,
mi agradecimiento a san Josemaría
Escrivá de Balaguer, que fue
instrumento de Dios para promover
esta iniciativa. Mi agradecimiento va
también a todas las personas que
han contribuido en el pasado y
contribuís ahora a hacer de aquella
iniciativa una Escuela con prestigio e



impacto, que son una prueba del
servicio que presta a la sociedad.

Al felicitar hoy al IESE, extiendo mi
felicitación también a todas las
Escuelas que siguen su ejemplo,
llevando sus mensajes por todo el
mundo, cada una con las
peculiaridades que sugiere su
entorno geográfico y social, y con la
configuración que, libre y
responsablemente, le dieron sus
fundadores y le siguen dando hoy sus
directivos, profesores y empleados,
una representación de los cuales nos
acompañáis hoy. Me uno de un modo
especial a unas palabras que
transmitió al IESE el anterior Prelado
del Opus Dei, Monseñor Javier
Echevarría, refiriéndose al trabajo
que se realiza en el IESE y en los
centros inspirados en el modo de
hacer del IESE: "Se ha demostrado y
se demuestra una tarea muy
necesaria en el actual contexto
histórico, y lo será siempre. Porque



también en este sector de la
actividad profesional, los cristianos
han de ser y comportarse como sal de
la tierra y luz del mundo (cfr. Mt 5,
13-14)”[1].

Los orígenes del IESE

Sesenta años son ya una edad
considerable, también para una
institución académica que tiene
vocación de permanencia, que es
algo muy distinto de la repetición
monótona de las mismas cosas a lo
largo del tiempo. Desde aquel primer
programa de formación de directivos
que comenzó en noviembre de 1958,
el IESE ha experimentado notables
cambios. Algunos se aprecian en sus
edificios y en los recursos materiales,
en la estructura, en las personas, en
las estrategias y en las políticas, y se
han traducido en resultados de
mejora profesional, humana y social
para los miles de mujeres y hombres
que han pasado por sus aulas y se



han beneficiado de la huella
profunda y fecunda que el IESE ha
dejado en la sociedad.

Lo que movió al fundador del Opus
Dei a promover la creación del IESE
fue, precisamente, el deseo de dejar
esa huella en la sociedad. El profesor
Francisco Ponz, que fue Rector de la
Universidad de Navarra y que vivió
en Barcelona en los años cuarenta,
contaba que en sus viajes a
Barcelona en aquellos años san
Josemaría "comentó alguna vez el
interés apostólico de mejorar la
formación y la vida cristiana de
tantas personas que en Cataluña se
ocupaban de dirigir empresas de
todo tipo(…). Hacía ver la
trascendencia espiritual y social que
tendría el que quienes tenían la
responsabilidad en la promoción,
dirección y desarrollo de empresas
fueran cristianos ejemplares y
actuaran en todo conforme a su fe,
con buen criterio profesional y



cristiano, de acuerdo con las
enseñanzas y los principios morales
de la Iglesia, con espíritu de servicio
hacia sus empleados y obreros y
hacia la sociedad en general, sin
dejarse arrastrar por ambiciones
meramente humanas, por el simple
anhelo de un enriquecimiento
material”[2].

He querido recoger esta larga cita,
porque sirve muy bien para
introducir el tema que me ha sido
propuesto desarrollar aquí: El IESE y
la función de la empresa en la
sociedad. Lógicamente, no voy a
tratar aspectos técnicos de este tema,
que no son de mi competencia y en
los que vosotros sois los expertos.
Quiero hacer, en cambio, algunas
reflexiones, como Gran Canciller de
la Universidad de Navarra, al hilo de
la Doctrina Social de la Iglesia, de
acuerdo con la declaración de misión
del IESE: formar “líderes que se
esfuerzan por tener un impacto



profundo, positivo y duradero en las
personas, las empresas y la sociedad
a través de la excelencia profesional,
la integridad y un espíritu de
servicio”[3].

La empresa

Ya desde los orígenes de la Escuela,
su misión concebía a la empresa no
solo como un capital que trata de
generar un rendimiento, ni como
unas instalaciones que dan trabajo a
unas personas, ni siquiera como un
proyecto que presta servicios a los
consumidores y a los trabajadores,
sino sobre todo como una
comunidad de personas,
anticipándose de alguna manera al
Concilio Vaticano II que, al
fundamentar toda la actividad
económica en la centralidad de la
persona humana, afirmaba que “en
las empresas económicas son
personas las que se asocian, es decir,
hombres libres y autónomos, creados



a imagen de Dios” (Gaudium et spes,
n. 68). Unos años después, san Juan
Pablo II explicaba en la Encíclica 
Centesimus annus que la “finalidad
de la empresa no es simplemente la
producción de beneficios, sino más
bien la existencia misma de la
empresa como comunidad de
hombres que, de diversas maneras,
buscan la satisfacción de sus
necesidades fundamentales y
constituyen un grupo particular al
servicio de la sociedad entera” (n.
35).

La empresa es, pues, una expresión
de la sociabilidad de la persona, que
necesita la relación con otras
personas para satisfacer sus
necesidades materiales y
espirituales, para dar sentido a su
trabajo, para prestar un servicio a los
demás y a la sociedad y, en definitiva,
para conocerse a sí misma y alcanzar
así su plenitud como persona y como
hijo de Dios. Con palabras de



Benedicto XVI, “la criatura humana,
en cuanto de naturaleza espiritual, se
realiza en las relaciones
interpersonales. Cuanto más las vive
de manera auténtica, tanto más
madura también en la propia
identidad personal. El hombre se
valoriza no aislándose sino
poniéndose en relación con los otros
y con Dios” (Caritas in veritate, n. 53).
Como dice un reciente documento de
la Santa Sede, “toda empresa es una
importante red de relaciones”[4]:
relaciones, en primer lugar,
orientadas hacia adentro, hacia la
intimidad de la organización, y luego
volcadas hacia el exterior, hacia los
clientes, proveedores, inversores y la
sociedad en general. La empresa es
una comunidad de personas que
sirve a otras personas dentro de una
sociedad de personas; solo después
de considerar esto tienen cabida los
capitales, las instalaciones, la
tecnología y las realidades jurídicas.



De aquella sociabilidad y carácter
relacional se deriva la misión
externa de la empresa: la satisfacción
de necesidades de otras personas,
primero mediante la producción de
bienes y servicios, pero también de
otras muchas maneras, como la
innovación y la creatividad, el
desarrollo de una cultura de trabajo
y servicio, el cumplimiento de los
deberes fiscales y sociales, el ejemplo
de una dedicación al servicio y tantos
otros, que muestran que la empresa
es, en definitiva, una gran
transformadora de la sociedad, para
bien, o para mal.

La función de la empresa pasa, pues,
por la libertad y la capacidad
creativa de las personas, de sus
propietarios y directivos primero,
pero también de todos los hombres y
mujeres que se unen para sacarla
adelante como empleados,
proveedores, distribuidores y
colaboradores externos. Porque esa



función social no se agota en el acto
creador, sino que continúa en todas
las actividades diarias, en el trabajo,
alegre y variado unas veces,
monótono y pesado otras, en el
esfuerzo continuado y en el ejercicio
de las virtudes necesarias para que
todo eso se haga realidad cada día.

El trabajo humano

Es evidente que la empresa es un
ámbito privilegiado para el ejercicio
del trabajo humano. Ciertamente no
es el único ámbito donde está
presente, porque el trabajo llena
también las variadas tareas del
hogar, de la política, de las
administraciones públicas, de la
educación y de tantas organizaciones
benéficas y sociales.

Con razón afirmaba san Juan Pablo II
que “el principal recurso del hombre
es, junto con la tierra, el hombre
mismo” (Centesimus annus, n. 32).
Esta es una afirmación audaz, que



choca con muchas propuestas
actuales, quizá bien intencionadas,
pero equivocadas o, al menos,
incompletas. Unas ponen el acento
en la técnica, en la organización, en
la eficiencia, en el dinero o en el
poder; otras, en cambio, miran con
recelo al ser humano como un
depredador que pone en peligro la
supervivencia de nuestro mundo.

Por el contrario, el Concilio Vaticano
II afirma que “la actividad humana,
así como procede del hombre, así
también se ordena al hombre. Pues
este con su acción no sólo transforma
las cosas y la sociedad, sino que se
perfecciona a sí mismo. Aprende
mucho, cultiva sus facultades, se
supera y se trasciende. Tal
superación, rectamente entendida, es
más importante que las riquezas
exteriores que puedan acumularse.
El hombre vale más por lo que es que
por lo que tiene. Asimismo, cuanto
llevan a cabo los hombres para



lograr más justicia, mayor
fraternidad y un más humano
planteamiento en los problemas
sociales, vale más que los progresos
técnicos. Pues dichos progresos
pueden ofrecer, como si dijéramos, el
material para la promoción humana,
pero por sí solos no pueden llevarla a
cabo” (Ibid., n. 35).

La función de la empresa en la
sociedad, hay que buscarla en el
servicio a la persona, que es a la vez
el destinatario, el promotor, el
creador y el realizador de todo lo que
llevan a cabo nuestras
organizaciones. Porque, al mismo
tiempo que la persona domina la
naturaleza, fabrica cosas y genera
riqueza, se hace a sí misma: se
realiza y se desarrolla. De nuevo,
tenemos aquí todos los componentes
de la función social de las empresas:
las personas, el propósito u objetivo
que las mueve, la dirección del
proyecto, y la inserción en el amplio



ámbito de la sociedad en la que
participan, a la que sirven, de cuyos
recursos se nutren y a cuya
prosperidad contribuyen. Al
considerar el valor central del
trabajo de esa persona que es, a su
vez, el centro de la empresa y del
mercado, san Josemaría proponía
descender desde las alturas de la
organización hasta la realidad
cotidiana de la tarea profesional,
para proponer sus tres dimensiones
fundamentales: santificar el trabajo,
santificarnos en el trabajo y
santificar a los demás con el trabajo
(cf. Es Cristo que pasa, n. 45).

“Si queremos de veras santificar el
trabajo”, nos decía, “hay que cumplir
ineludiblemente la primera
condición: trabajar, ¡y trabajar bien!,
con seriedad humana y
sobrenatural” (Forja, n. 698). Me
parece estar oyendo su voz cuando
nos decía: “¡Desentierra ese talento!
Hazlo productivo: (…) no importa



que el resultado no sea en la tierra
una maravilla que los hombres
puedan admirar. Lo esencial es
entregar todo lo que somos y
poseemos, procurar que el talento
rinda, y empeñarnos continuamente
en producir buen fruto” (Amigos de
Dios, n. 47).

La empresa, una realidad positiva

Estas palabras devuelven nuestra
atención a esa comunidad de
personas que es la empresa. Todos
los que acuden cada día a una de
ellas lo hacen movidos por
motivaciones muy diversas, de las
que, a menudo, no son del todo
conscientes: tratan de ganarse la vida
y sacar adelante a su familia, desean
experimentar satisfacciones
personales, aprender conocimientos
y desarrollar capacidades, disfrutar
de oportunidades de carrera, hacer
amigos, ayudar a otros, sentirse
útiles, colaborar al progreso de la



sociedad… Algunas de esas
finalidades están incluidas en el
contrato laboral, pero otras muchas
no. En todo caso, en los puestos de
trabajo se produce cada día un
continuo trasvase de prestaciones. Se
recibe mucho, no solo un salario, una
felicitación por el desempeño o unas
posibilidades de promoción, sino
también conocimientos, capacidades,
relaciones, amistades… Y, al mismo
tiempo, se da mucho: tiempo,
esfuerzo, atención, ilusión,
conocimientos, experiencias… Todo
eso se da a la empresa y a sus
propietarios, pero también a los
demás directivos y empleados, a los
clientes, proveedores y
distribuidores, a la comunidad
próxima, a las propias familias y a la
sociedad en general… y se recibe
todo de ellos. Se dan bienes privados,
pero también bienes comunes, que
forman parte del bien común de la
empresa con la que esta contribuye
al bien común de la sociedad, y se



reciben bienes privados y comunes,
bienes que se crean entre todos, y de
los que todos se benefician.

De modo que hasta los más egoístas,
que quizás concibieron su trabajo
exclusivamente como un medio para
satisfacer sus intereses personales,
acaban sirviendo a los clientes,
ayudando a sus colegas,
esforzándose por mejorar el
rendimiento de los talentos que Dios
les dio… Pero lo importante no son
los resultados, sino, sobre todo, el
cambio que experimenta cada uno
en sí mismo. La empresa es, sin
duda, una gran transformadora de
personas, como mencionaba antes:
para bien, o para mal.

San Juan Pablo II decía que la
empresa se configura como una
comunidad de personas que
participan de un mismo propósito,
que es “la existencia misma de la
empresa como comunidad de



hombres” que se unen para dar un
servicio a la sociedad (Centesimus
annus, n. 35). Y los bienes que se
generan en esa comunidad humana
no son solo los propios de unas
relaciones mercantiles, sino que,
como sugería Benedicto XVI, “el 
principio de gratuidad y la lógica del
don, como expresiones de
fraternidad, pueden y deben tener
espacio en la actividad económica
ordinaria” (Caritas in veritate, n. 36).

Podría parecer que esta es una visión
utópica, que las empresas no tienen
hoy buena prensa y que los medios
de comunicación nos recuerdan cada
día sus errores. Hay, desde luego,
razones para esa visión pesimista,
porque conocemos bien las
debilidades y errores de que somos
capaces los seres humanos. Pero esta
no es la última palabra.

San Josemaría, que conocía muy bien
ese ambiente, cuando visitó el IESE



en noviembre de 1972 y se reunió
con los profesores y el personal, los
alumnos y antiguos alumnos, ¿qué
les dijo? “A los que tengáis que
manejar cuartos, os miran con
recelo. Yo no (…) A vosotros os debe
la sociedad esa cantidad de puestos
de trabajo que creáis. El país os debe
la prosperidad. A vosotros os deben,
tantas gentes, esta promoción de la
vida nacional. Hacéis, por tanto, una
labor muy cristiana… Me encanta
vuestro trabajo, vuestras tareas, (…)
Hijos míos, vuestros negocios están
metidos en el Evangelio. El Señor os
mira con cariño (…) Yo también os
miro a todos con un afecto especial”.

Pero aquella conversación no
terminó con esos elogios a los
empresarios y directivos, sino que les
recordó sus deberes: “No olvidéis -
añadía san Josemaría- el sentido
cristiano de la vida. No os gocéis de
vuestros éxitos. No os sintáis como
desesperados si alguna cosa fracasa”,



les decía. O sea, les recordaba que es
legítimo tratar de conseguir un
rendimiento satisfactorio para el
capital, pero evitando siempre la
tentación de buscar el dinero, el
poder y el éxito personal por encima
de todo.

Cuando, en aquella reunión de 1972,
un antiguo alumno preguntó a san
Josemaría cuál es la primera virtud
que ha de esforzarse en adquirir un
empresario, respondió
inmediatamente, como algo que
tenía muy asumido: “La caridad,
porque con la justicia sola no se llega
(…) La justicia sola es una cosa seca;
quedan muchos espacios sin llenar”.
Y añadió; “pero no hables de la
caridad: ¡vívela!”. Unos años
después, Benedicto XVI, en la
Encíclica Caritas in veritate, se
expresaba así: “La caridad va más
allá de la justicia, porque amar es
dar, ofrecer de lo ‘mío’ al otro; pero
nunca carece de justicia (…) No



puedo ‘dar’ al otro de lo mío sin
haberle dado en primer lugar lo que
en justicia le corresponde a él(…) la
caridad supera la justicia y la
completa siguiendo la lógica de la
entrega y el perdón” (n. 6).

Ahora es probable que el lenguaje en
el mundo de los negocios sea
distinto: la justicia y la caridad han
dado paso a la responsabilidad
social, la solidaridad y la
sostenibilidad. Pero el cambio en la
terminología no debe ocultar la
realidad. A veces las ideologías y los
medios de comunicación quieren
presentarnos la moral cristiana como
un conjunto de prohibiciones, de
cargas, de obligaciones, que acaban
ahogándonos. O como algo privado,
que cada uno puede vivir en su casa
con la puerta cerrada, pero que no
debe salir a la calle, porque no tiene
cabida en los debates públicos. O se
presentan los problemas económicos
como algo meramente técnico, al que



bastan las soluciones técnicas, sin
tener que despertar la conciencia de
las personas.

Ahora bien: si la empresa es una
comunidad de personas, no es válido
juzgarla solo por una parte de sus
resultados, solo por aquellos que
tienen una dimensión económica, en
términos de beneficios, rentabilidad,
eficiencia o cuota de mercado. Las
personas, lo hemos recordado antes,
han de ser protagonistas y
destinatarios de las acciones que
tienen lugar en las empresas. Hay
que considerar ese protagonismo, no
en tercera, sino en primera persona,
porque nosotros, todos y cada uno de
nosotros, tenemos un papel que
llevar a cabo en la vida diaria.

Escuchemos de nuevo a san
Josemaría: “Dios os llama a servirle 
en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el



quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra universitaria,
en la fábrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama del
trabajo, Dios nos espera cada día.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
más comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir” (Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, n.
114).

Ese "algo santo, divino escondido en
las situaciones más comunes" es, en
su realidad más íntima, el amor de
Dios, que nos precede, nos acompaña
y nos sigue siempre; es Dios mismo,
porque "Dios es amor" (Jn 4, 8). Esa
llamada a descubrir en todo el amor
de Dios y corresponder a ese amor
es, en definitiva, la vocación
universal a la santidad, que Dios le
había hecho ver en 1928, cuando
inspiró el Opus Dei. Él quería que
llegase a todos aquel mensaje de san



Pablo: “esta es la voluntad de Dios:
vuestra santificación” (I Tes., 4,3), y
esto en el trabajo, en la vida
ordinaria, porque “estando
plenamente metido en su trabajo
ordinario, entre los demás hombres,
sus iguales, atareado, ocupado, en
tensión -concluía san Josemaría-, el
cristiano ha de estar al mismo
tiempo metido totalmente en
Dios” (Es Cristo que pasa, n. 65); “solo
así podemos emprender esa tarea
grande, inmensa, interminable:
santificar desde dentro todas las
estructuras temporales, llevando allí
todo el fermento de la
Redención” (Ibid.,183).

Os habréis dado cuenta de que todas
estas consideraciones han ido
cambiando de nivel. Empezaban
tratando de motivaciones
económicas, extrínsecas; pasaron
luego a otras intrínsecas y sociales, y
después se han referido a una
dimensión trascendente, que se



orienta a los demás y, finalmente, a
Dios.

Quizá en los trabajos profesionales
los pasos van dirigidos a cumplir con
lo previsto en el contrato laboral,
para tener derecho a la
remuneración concordada, pero
pronto se descubre que el trabajo
cambia por dentro, genera
conocimientos y capacidades,
adquiere un nuevo sentido… y se
descubre el servicio a los demás, la
colaboración en tareas comunes, la
conciencia de formar parte de una
realidad superior, que,
efectivamente, abre nuevos
horizontes… hasta llegar a Dios,
como fin de nuestra vida.

Vuelvo a otras palabras de san
Josemaría, en una homilía que
pronunció el 8 de octubre de 1967 en
el campus de la Universidad de
Navarra: “No hay otro camino, hijos
míos: o sabemos encontrar en



nuestra vida ordinaria al Señor, o no
lo encontraremos nunca. Por eso
puedo deciros que necesita nuestra
época devolver a la materia y a las
situaciones que parecen más
vulgares su noble y original sentido,
ponerlas al servicio del Reino de
Dios, espiritualizarlas, haciendo de
ellas medio y ocasión de nuestro
encuentro continuo con
Jesucristo” (Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, n. 114).

El directivo cristiano

Pero volvamos de nuevo a esa
comunidad de personas que es la
empresa, a la que acabamos de
presentar como transformadora de la
sociedad, porque es transformadora
de las personas. Ahora quiero
referirme brevemente a vosotros, los
alumnos y antiguos alumnos que
dirigís esas organizaciones, y los
profesores y el personal de las
Escuelas, cuya tarea principal es



formar y desarrollar las capacidades,
conocimientos y virtudes de los que
las dirigen esas empresas.

Tomaré como punto de partida unas
palabras del Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia, que dice
así: “El papel del empresario y del
dirigente revisten una importancia
central desde el punto de vista social,
porque se sitúan en el corazón de la
red de vínculos técnicos, comerciales,
financieros y culturales, que
caracterizan la moderna realidad de
la empresa” (n. 344). A primera vista,
parece que se trata de un enfoque
eminentemente técnico, pero
inmediatamente invoca la
responsabilidad de esas personas y,
especialmente, el cuidado de las
personas. El Papa Francisco lo
expresa de manera más directa: “La
vocación de un empresario es una
noble tarea, siempre que se deje
interpelar por un sentido más amplio
de la vida; esto es que le permite



servir verdaderamente al bien
común, con su esfuerzo por
multiplicar y volver más accesibles
para todos los bienes de este
mundo” (Evangelii gaudium, n. 203).

¿Cuál es la principal tarea del
directivo de una empresa? Perdonad
que me inmiscuya en lo que es
vuestra tarea. Ciertamente esa tarea
es la de convocar, formar, orientar,
exigir, animar, cuidar y, en
ocasiones, sanar a ese equipo
humano que es el que llevará
adelante las actividades de la
empresa. Naturalmente, una sola
persona no puede hacerse cargo de
todas estas funciones, a no ser que se
trate de una microempresa. Pero
sobre todo si se trata de un equipo
humano, en el que se reparten las
tareas entre todos los directivos,
ninguno, por técnico que parezca su
puesto de trabajo, puede descuidar
su responsabilidad hacia las
personas. Desde luego no hay que



olvidar otras tareas fundamentales
habitualmente encomendadas a un
manager, como planificar, organizar,
mandar, coordinar y controlar. Pero
esas tareas también tienen lugar
siempre mediante relaciones
interpersonales. La empresa es, en
última instancia, un lugar de
convivencia, y esta depende de todos,
pero principalmente de los que la
dirigen. De ahí la necesidad de que
los dirigentes tengan muy presente
que toda persona es importante, no
sólo ni principalmente por lo que
aporta a la empresa, sino por lo que
es en sí misma. Si esto es así desde
una perspectiva simplemente
humana, más decisivo es para una
perspectiva específicamente
cristiana. Y, más en general, con
palabras de san Josemaría: “un
hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no es un hombre o una



sociedad a la medida del Corazón de
Cristo” (Es Cristo que pasa, n. 167).

Pero, en todo caso, no debemos ser
utópicos: el buen directivo tendrá
defectos, como todos; cometerá
errores, pero deberá reconocerlos y
rectificar: volverá a empezar, sin
ceder al desaliento. “El cristiano,
decía san Josemaría, no es un
maníaco coleccionista de una hoja de
servicios inmaculada” (Es Cristo que
pasa, n. 75), y actúa siempre con
libertad, porque Dios “no desea
siervos forzados, sino hijos
libres” (Amigos de Dios, n. 33).

Que las personas que desempeñan
funciones directivas en la empresa
incluyan en su vida una dimensión
espiritual, no hay que verlo como el
añadido de unas prácticas
introducidas en el horario, sino de
algo que forma parte de la manera
de ser y de actuar de la persona. Esa
dimensión espiritual puede tener



aspectos muy variados. Uno, por
ejemplo, es la unidad de vida: tener
principios y criterios claros de
decisión y ser coherentes en su
aplicación. Otro aspecto,
fundamental para un cristiano, es el
esfuerzo positivo por santificar el
trabajo profesional: no solo hacerlo
técnicamente bien, sino como
ofrenda a Dios en servicio a los
demás.

El futuro

Pero en un entorno a menudo más
bien laicista, en una sociedad que,
con frecuencia, solo parece valorar el
éxito fácil, la acumulación de riqueza
y de poder; en un ambiente
individualista, subjetivista y
utilitarista, en que la concepción
ética dominante lleva, de hecho, al
relativismo… ¿hay lugar para una
Escuela de dirección que parte de
una propuesta de inspiración
cristiana como esta? La respuesta es



claramente: sí. Y los sesenta años de
existencia del IESE son una muestra
de cómo una concepción cristiana de
la vida es no solo compatible, sino un
fundamento excelente para una
manera de entender la empresa y su
función, que guíe la formación y el
desarrollo de directivos que aspiren
a la excelencia técnica y también
humana.

El IESE, como parte de la Universidad
de Navarra, no tiene una concepción
propia de las teorías económicas o
sociales: hay muchas teorías que son
compatibles, en mayor o menor
medida, con los supuestos
antropológicos y éticos de la Doctrina
Social de la Iglesia Católica. En la
declaración de misión del IESE solo
se afirma que “los valores éticos y
morales de la escuela se basan en la
tradición cristiana. Estos valores
subrayan los derechos y la dignidad
intrínsecos de cada persona, que
consideramos el eje de cualquier



organización y de la sociedad en
general”. Y, en otro lugar:
“cultivamos la integridad, el espíritu
de servicio, la excelencia profesional
y el sentido de responsabilidad en las
personas que pasan por nuestra
escuela”. Estos son valores,
fundamentados en la verdad
cristiana, pueden ser compartidos
por personas de cualquier credo y
también por personas sin religión
alguna.

En todo caso, el contenido
humanístico y ético de lo que se
enseña en el IESE no es una
alternativa a la calidad profesional
que promovéis entre los empresarios
y directivos, sino que forman parte
de la misma: más aún, la carencia de
algunas virtudes y valores puede ser
un indicador de una calidad
profesional deficiente, cuando esta se
trata de medir no solo por los
resultados externos (ingresos,
beneficios, cifra de ventas,



reputación, reconocimiento social,
etc.), sino también por los
aprendizajes internos (virtudes), su
capacidad de transformar a la
persona y su influencia sobre otras
personas (colegas, empleados, etc.).

Para los que trabajáis ahora en el
IESE o en otras Escuelas inspiradas
por un ideario como el suyo, y para
los que vendrán en los próximos
años, os pueden ayudar unas
palabras de san Josemaría, dirigidas
a la Universidad en general, son
plenamente actuales para una
institución como el IESE, que forma
parte de la Universidad de Navarra.
“La Universidad –decía el primer
Gran Canciller- no vive de espaldas a
ninguna incertidumbre, a ninguna
inquietud, a ninguna necesidad de
los hombres. No es misión suya
ofrecer soluciones inmediatas. Pero,
al estudiar con profundidad
científica los problemas, remueve
también los corazones, espolea la



pasividad, despierta fuerzas que
dormitan, y forma ciudadanos
dispuestos a construir una sociedad
más justa. Contribuye así con su
labor universal a quitar barreras que
dificultan el entendimiento mutuo de
los hombres, a aligerar el miedo ante
el futuro incierto, a promover –con el
amor a la verdad, a la justicia y a la
libertad- la paz verdadera y la
concordia de los espíritus y de las
naciones” (Discurso en Pamplona, 9-
V-1974). ¡Qué actualidad tienen esas
palabras, pronunciadas hace más de
un cuarto de siglo!

Esta es la tarea que os corresponde a
vosotros, profesores, directivos y
empleados, alumnos y antiguos
alumnos del IESE, así como a los que
os unís hoy a esta fiesta de
aniversario y que desarrolláis
vuestra actividad en otras Escuelas y
Universidades.



Decía al principio que sesenta años
son ya una edad respetable para una
institución académica. El IESE ha
hecho una buena labor, y os felicito
por ella. Pero queda mucho por
hacer: nuevas generaciones llegan
cada día a vuestras aulas, vuestros
programas se multiplican, cada vez
abarcáis más países en vuestra
actividad, vuestros trabajos de
investigación reciben merecidos
elogios... Al llegar a este punto, os
recuerdo de nuevo lo que san
Josemaría dijo a los empresarios y
directivos en aquella reunión de
noviembre de 1972: “No os gocéis
con vuestros éxitos. No os sintáis
desesperados si alguna cosa fracasa.
No olvidéis el sentido cristiano de la
vida”. Es con este sentido, como
podréis -podremos- afrontar siempre
también el trabajo, "alegres en la
esperanza" (Rom 12, 12), como
escribe san Pablo a los Romanos.



[1] “Dirigir empresas con sentido
cristiano”, en Dirigir empresas con
sentido cristiano. Pamplona: EUNSA,
2015, pp. 47-48.

[2]Relación testimonial de Francisco
Ponz Piedrafita, octubre de 1998.
Francisco Ponz fue Catedrático de
Organografía y Fisiología Animal en
la Universidad de Barcelona entre
1944 y 1966, y Rector de la
Universidad de Navarra desde 1966
hasta 1979.

[3] Vid. https://www.iese.edu/es/
conoce-iese/mision-valores/

[4] Congregación para la doctrina de
la fe y Dicasterio para el servicio del
desarrollo humano
integral,Oeconomicae et pecuniariae
quaestiones. Consideraciones para un
discernimiento ético sobre algunos
aspectos del actual sistema económico
y financiero. 17 de enero de 2018, n.
23.

https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/
https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/fernando-
ocariz-conferencia-iese-empresa/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/
https://opusdei.org/es-cr/article/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/
https://opusdei.org/es-cr/article/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/

	El IESE y la función de la empresa en la sociedad (2019)

