opusdei.org

Como en una
pelicula: «La
experiencia del
desierto»

La vida de Jesus no estuvo libre
de dificultades. Antes de
comenzar su ministerio publico
paso cuarenta dias de ayuno y
de penitencia en el desierto,
donde sufrid las tentaciones del
demonio. Aquella experiencia
nos puede mostrar un camino
para ver las dificultades como
oportunidades para madurar
nuestra vocacion cristiana.



07/03/2025

La trama de una buena pelicula suele
tener momentos de conflicto. Si el
protagonista no tuviera que afrontar
problemas seria quiza una historia
monotona y previsible. En cambio,
son esos giros los que hacen que un
film sea emocionante. El espectador
contempla entonces como el actor va
atravesando los diferentes
contratiempos hasta alcanzar lo que
tanto deseaba. Y al acabar ese
proceso, que ha tenido sus altibajos,
muchas veces se sentira
transformado: el personaje que
comenzo la pelicula sera distinto al
del final.

En la historia de cualquier persona
también se dan esas situaciones de
conflicto. No existen biografias sin
momentos de dolor, de duda o de
cansancio. Asi, junto con los



momentos buenos, esas
circunstancias de conflicto también
nos permiten crecer en los ideales
que inspiran nuestra vida. El mismo
Jesus quiso abrazar una experiencia
similar: pasé cuarenta dias de
hambre y de sed en el desierto,
donde sufrio las tentaciones del
demonio (cfr. Mt 4,1-11).

Elegir quién queremos ser

Después de que Cristo recibiera en
las aguas del Jordan una
manifestacion del Paraclito y del
amor de su Padre, es llevado por ese
mismo Espiritu al desierto «para ser
tentado por el diablo» (Mt 4,1). En
vez de abrazar el éxito facil ante la
muchedumbre del Jordan, prefirio
preparar su vida publica con el sabor
agridulce del abandono y de la
prueba. «También Jesus fue tentado
por el diablo, y nos acompafia a cada
uno de nosotros en nuestras
tentaciones. El desierto simboliza la



lucha contra las seducciones del mal,
para aprender a elegir la verdadera
libertad. De hecho, Jesus vive la
experiencia del desierto justo antes
de comenzar su mision publica. Es
precisamente a través de esa lucha
espiritual que afirma con decision
qué tipo de Mesias pretende ser» ™.

Mediante las tentaciones que se
puedan presentar en el dia a dia,
también nosotros podemos afirmar
con decision quiénes queremos ser. Si
Dios las permite es precisamente
para que podamos descubrir nuestra
verdad y purificar nuestro amor, de
manera que nuestros deseos tiendan
a €él. «La guerra del cristiano es
incesante, porque en la vida interior
se da un perpetuo comenzary
recomenzar, que impide que, con
soberbia, nos imaginemos ya
perfectos. Es inevitable que haya
muchas dificultades en nuestro
camino; si no encontrasemos
obstaculos, no seriamos criaturas de



carne y hueso. Siempre tendremos
pasiones que nos tiren para abajo, y
siempre tendremos que defendernos
contra esos delirios mas o menos
vehementes» .

El Sefior no nos deja solos. Al mismo
tiempo que experimentamos la
tentacion, contamos con la mano
tendida de Jesus para seguir
adelante. A través de esas pruebas,
podemos comprender mejor quiénes
queremos ser y elegir libremente los
ideales que nos mueven. Cristo nos
comprende mejor que nadie cuando
sentimos ese dilema entre lo que
queremos ser y el aparente bien que
la prueba pone a nuestro alcance. La
manera en que él vivio la
experiencia del desierto nos podra
ayudar a ver las tentaciones con
mayor realismo: no es cediendo o
dialogando con ellas como
encontraremos la paz, sino
abrazando con decision el amor que
inspira nuestra vida.



Escuchar el hambre

Como verdadero hombre, después de
haber pasado cuarenta dias de
estricto ayuno y profunda oracion,
Jesus siente hambre. No se trata de
un apetito puntual, ni tampoco de
una mera necesidad humana: es un
hambre por la supervivencia. El
Sefior se encuentra en el limite de
sus fuerzas humanas. Podemos
imaginarlo extenuado, con la mirada
recorriendo el arido e infinito
paisaje, hasta que se posa en unas
pequerias rocas distantes. Y la
imaginacion, que siempre
transforma la necesidad en sueiios,
quiza lo llevaria por los caminos de
sus entranables recuerdos, cuando
comia los platos sencillos pero
sabrosos que con tanto carifio le
prepararia su madre. Es
precisamente en una situacion como
esa cuando aparecio en escena el
tentador: «Si eres Hijo de Dios, di que



estas piedras se conviertan en
panes» (Mt 4,3).

Adan y Eva sucumbieron ante otra
insinuacion del demonio cuando se
dejaron seducir por la belleza del
fruto del arbol, en vez de la
comunioén con Dios (cfr. Gn 3,1-6).
También el pueblo de Israel cayé en
la desesperacion en el desierto ante
la falta de alimento, mientras
recordaban con nostalgia las
verduras que comian siendo esclavos
en Egipto (cfr. Nm 11,5). Se trata de
una prueba que, a fin de cuentas,
lleva a meditar sobre la jerarquia de
nuestro corazoén y a preguntarse
sobre lo que cuenta de verdad en la
vida. «Superar la tentacion de
someter a Dios a uno mismo y a los
propios intereses, o de ponerle en un
rincon, y convertirse al orden justo
de prioridades, dar a Dios el primer
lugar, es un camino que cada
cristiano debe recorrer siempre de
nuevo» .



Cuando la necesidad parece
rebelarse en su interior y reivindicar
sus propios derechos, Jesus muestra
la verdadera fuente de su paz,
aquello que sabe que le hace feliz:
«No solo de pan vive el hombre, sino
de toda palabra que sale de la boca
de Dios» (Mt 4,4). Cristo no niega que
tiene hambre. Pero no quiere
satisfacerla con cualquier alimento,
sino con aquello que lo sacia
profundamente: ser fiel a la llamada
a redimir a todos los hombres. «Mi
alimento es hacer la voluntad del que
me ha enviado y llevar a cabo su
obra» (Jn 4,34), dira en otra ocasion a
los discipulos.

El Sefior revela que, cuando aparece
la tentacion, el primer paso es
reconocerla como tal. Actuar como si
no pasara nada, fingiendo que en
realidad no se tiene hambre, puede
provocar una tension latente que
poco a poco va haciendo desear y
mirar con interés aquello que al



principio se rechazaba. Por eso Dios
nos invita a escuchar el hambre que
tiene nuestro corazon, para no
llenarlo con los primeros pedruscos
que nos encontremos. A través de la
experiencia de nuestra necesidad,
podemos comprender un mensaje.
Nos damos cuenta de que el Sefior no
quiere que ahoguemos esa hambre
con el fruto de un arbol o las
verduras de Egipto, pues apenas
podran anestesiarla. Su propuesta
ante esa necesidad, mas bien, es que
llenemos el corazon de aquello que
es realmente importante en nuestra
vida: el amor a Dios y a los demas.

Abrazar la voluntad divina

El demonio no se da por vencido.
Jesucristo le permite tentarlo con
aun mas fuerza, para que
experimentemos de forma mas
grafica su identificacion con la
voluntad de su Padre y su profunda
cercania con el hombre pecador. E1



tentador lleva a Jesus a lo mas alto
del templo. El viento golpearia su
rostro desnudo y fatigado; sus pies
apenas sostendrian el peso de su
cuerpo tambaleante por el cansancio.
Sus o0jos, que en unos meses llorarian
amargamente por los habitantes de
la Ciudad Santa, traspasarian con su
amor cada uno de los tejados y
recorrerian cada una de sus
callejuelas. ¢(No seria ese un buen
momento para revelar con toda
nitidez su verdadera identidad? La
estridente voz del demonio quiebra
de pronto el denso silencio de la
altura. «Si eres Hijo de Dios, tirate
abajo, porque esta escrito: “Ha dado
ordenes a sus angeles acerca de tiy
te sostendran en sus manos, para que
tu pie no tropiece con las

piedras”» (Mt 4,5).

Ante una torcida insinuacion de la
serpiente, Adan y Eva sospecharon
de Dios. ¢Por qué no quiere que
comamos de este arbol? Durante los



cuarenta anos en el desierto, también
los israelitas desconfiaron de la
libertad que el Sefior les habia
ofrecido. ¢No era mejor nuestro
pasado como esclavos a esta libertad
llena de sufrimientos? En cada
tentacion se atisba la posibilidad de
la ausencia de Dios, de su impotencia
0 de su lejania. Quiza se recuerda
como una compaifiia del pasado, que
un tiempo estuvo cerca pero que ya
no es real. En ocasiones es facil
reconocer al Sefior cuando las cosas
van bien, disfrutando las maravillas
del Edén o contemplando los
prodigios que realizo para liberar a
Israel de la esclavitud. Pero cuando
surgen los conflictos parece como si
esos signos se desvanecieran:
deseamos entonces una
manifestacion extraordinaria, mas
clara, de la cercania de Dios.
Podemos pensar entonces que, si no
nos salva inmediatamente, en
realidad no es tan buen Padre como
imaginabamos.



Jesus volveria a experimentar una
tentacion similar poco antes de
morir, cuando uno de los ladrones le
dijo: «¢No eres tu el Cristo? Salvate a
ti mismo y a nosotros» (Lc 23,39). Se
trata de un razonamiento que sigue
una logica aplastante: si realmente lo
puedes todo, libérate de esta
situacion y salvanos. En cambio, la
actitud del otro ladrdn es diferente:
«Nosotros estamos aqui justamente,
porque recibimos lo merecido por lo
que hemos hecho» (Lc 23,40). No se
rebela ante el destino que le espera,
sino que acepta su condicion. Por
eso, no suplica al Sefior que cambie
la realidad ni que solucione ahora
mismo todos sus problemas, sino que
reconoce su realeza y le pide que no
se olvide de él: «Acuérdate de mi
cuando llegues a tu Reino» (Lc 23,42).
Su oracion no fue una exigencia —
demuéstrame que eres el Salvador-,
sino un acto de abandono en las
manos del Mesias —«¢Lo quieres,
Sefior?... {Yo también lo quiero!» ",



«También esta escrito: “No tentaras
al Sefior, tu Dios”» (Mt 4,7). Cristo
rechazo la segunda tentacion en el
desierto —y también la que le
dirigieron en la cruz- abrazando con
aun mas fuerza la voluntad de su
Padre: acepta que la salvacion se
haga como €l quiere. No quiso
ponerle a prueba ni buscar atajos
que aliviaran su dolor, pues sabia
que él solo buscaba su bien, aunque
a veces pudiera ser dificil
descubrirlo. «Cuando te abandones
de verdad en el Sefior, aprenderas a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas —a
pesar de haber puesto todo tu
empefio y los medios oportunos- no
salen a tu gusto... Porque habran
“salido” como le conviene a Dios que
salgan» !,

Liberarse de los idolos

Hay una ultima prueba que espera a
Jesus. El demonio, astuto y



perseverante, lo lleva a un monte
altisimo desde el cual pueden
divisarse los numerosos reinos del
mundo, toda la gloria y el poder de
los hombres. ;Acaso no era el Rey del
universo? ¢No habia venido para
aunar todos los pueblos y naciones
en el reino de los hijos de Dios?
Bastaria un solo gesto para que el
tentador le ayudara a cumplir
definitivamente su mision. «Todo
esto te daré, si te postras y me
adoras» (Mt 4,9). Pero las rodillas de
Jesus no se doblan.

Adan y Eva, al desconfiar de Dios,
prefirieron erigirse ellos mismos
como dioses. También los israelitas,
en su deambular por el desierto,
decidieron a veces construir sus
propias divinidades, a la medida de
sus ilusiones y reflejo de sus propios
rostros. Cada vez que el hombre
desconfia de su Padre, termina
adorandose a si mismo. Y, en vez de
poner su esperanza en el misterioso



pero eterno poder divino, decide
contentarse con su propia gloria
pasajera, aunque sea menuda y se
desvanezca con facilidad. Quiza el
demonio no nos ofrezca hoy «todos
los reinos del mundo» (Mt 4,8), pero
si pequetios reinos que tal vez
deseamos secretamente en nuestro
corazon, y nos convence de que eso
nos hara suficientemente felices para
seguir caminando. Divinizamos asi
realidades que no son Dios, sino
«cadenas que esclavizan».

El Sefior nos ha creado para que
nuestros anhelos se dirijan hacia él.
Estamos hechos para compartir su
naturaleza divina —como pretendian
Adan y Eva-y para ser felices —-como
buscaban los israelitas en el
desierto-. Y esto implica aprender a
liberarse de los idolos que desvirtuan
la senda hacia la plenitud. «El
dinamismo del deseo esta siempre
abierto a la redencion. También
cuando este se adentra por caminos



desviados, cuando sigue paraisos
artificiales y parece perder la
capacidad de anhelar el verdadero
bien. Incluso en el abismo del pecado
no se apaga en el hombre esa chispa
que le permite reconocer el
verdadero bien, saborear y
emprender asi la remontada, a la que
Dios, con el don de su gracia, jamas
priva de su ayuda. Por lo demas,
todos necesitamos recorrer un
camino de purificacion y de sanacion
del deseo. Somos peregrinos hacia la
patria celestial, hacia el bien pleno,
eterno, que nada nos podra ya
arrancar. No se trata de sofocar el
deseo que existe en el corazon del
hombre, sino de liberarlo, para que

pueda alcanzar su verdadera altura»
[6]

La soberbia nos insinda que no
necesitamos al Sefior. Pero Jesus no
se deja enganar por el espejismo que
le presenta el demonio. Sabe que a
las afueras de Jerusalén, en el



Calvario, se abriran definitivamente
las puertas del paraiso. Desde la cruz
nos enseflara en qué consiste la
verdadera felicidad: dar la vida por
amor. «Vete, Satanas, porque esta
escrito: “Al Sefior, tu Dios, adoraras y
a él solo daras culto”» (Mt 4,10).

* %k ok

San Mateo finaliza el relato de las
tentaciones sefialando que el diablo
se marcho y vinieron los dngeles a
servir a Jesus (cfr. Mt 4,11). A veces
las fuerzas del demonio parecen
invencibles. Las tensiones a las que
somete puede parecer que no se
acaban nunca. Esto es precisamente
lo que él busca: robarnos la
esperanza y hacernos creer que la
Unica salida posible es ceder a lo que
él propone. En cambio, la manera en
que Jesus vive las tentaciones nos
muestra que ese planteamiento es
equivocado y que la victoria si es
posible. Al fin y al cabo, «el diablo es



el gran mentiroso, el padre de la
mentira. Sabe hablar bien, es capaz
hasta de cantar para engafiarnos. Es
un derrotado, pero se mueve como
un vencedor. Su luz es brillante
como los fuegos artificiales, pero no
dura, se apaga, mientras que la del
Sefior es mansa pero permanente» .

Cristo puede ayudarnos a aceptar las
tentaciones con serenidad y a vencer
el miedo en momentos de duda y
debilidad, pues sabe que ninguna
accion del demonio sera superior a
las fuerzas humanas asistidas por la
gracia (cfr. 1 Co 10,13). Jesus no
dialoga en ningin momento con el
tentador, imaginando qué ocurriria
si aceptara alguna de sus propuestas.
En cambio, corta con decision,
tomando una resolucion firme. Asi es
como responde a las invitaciones del
demonio: eligiendo el bien que
pretende esconderle. No quiere
alimentarse de pan, sino de la
palabra divina. No quiere poner a



prueba a Dios, sino que se fia de él.
No quiere los reinos del mundo, sino
servir solo a su Padre.

De esta manera, el Evangelio nos
muestra al Sefior como «el nuevo
Adan que permanecio fiel alli donde
el primero sucumbio a la tentacion.
Jesus cumplio perfectamente la
vocacion de Israel: al contrario de los
que anteriormente provocaron a
Dios durante cuarenta afios por el
desierto (cfr. Sal 95,10), Cristo se
revela como el Siervo de Dios
totalmente obediente a la voluntad
divina» ®. La victoria del Sefior sobre
el tentador redunda también en
nuestro beneficio: «<Porque no
tenemos un sumo sacerdote que no
pueda compadecerse de nuestras
debilidades, sino que, de manera
semejante a nosotros, ha sido
probado en todo, excepto en el
pecado» (Hb 4,15). Cristo «no solo
conoce en cuanto Dios la debilidad
de nuestra naturaleza, sino que



también en cuanto hombre
experimento nuestros sufrimientos,
aunque estaba exento de pecado. Por
conocer bien nuestra debilidad,
puede concedernos la ayuda que
necesitamos, y al juzgarnos dictara
su sentencia teniendo en cuenta esa
debilidad» “'.

Después de este episodio, Jesus
comenzara su vida publica. En
aquellos cuarenta dias en el desierto
quiso fortalecer su espiritu para su
mision redentora, que iba a ser dura
y exigente. También los desiertos que
podamos atravesar en nuestra vida —
tentaciones, crisis, contrariedades—
nos pueden servir de impulso para
madurar nuestra vocacion cristiana
y pueden ser un momento de gracia.
Cristo nos ayudara a recorrerlos de
su mano, sabiendo que en cada
desierto se esconde Dios.




U Francisco, Angelus, 6-I11-2022.
¥ Es Cristo que pasa, n. 75.

B Benedicto XVI, Audiencia, 13-
11-2013.

4 camino, n. 762.
51 Surco, n. 860.

61 Benedicto XVI, Audiencia, 7-
XI-2012.

1 Francisco, Homilia, 8-V-2018.

® Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
539.

! Teodoreto de Ciro, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm y José Maria
Alvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/experiencia-
desierto-como-en-una-pelicula-
tentaciones-idolos/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-cr/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-cr/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/
https://opusdei.org/es-cr/article/experiencia-desierto-como-en-una-pelicula-tentaciones-idolos/

	Como en una película: «La experiencia del desierto»

