opusdei.org

Audio de la bula
"Misericordiae
Vultus"

Con la bula "Misericordiae
Vultus" ("El rostro de la
misericordia") el Papa
Francisco convoco el Jubileo de
la Misericordia, que comienza
el 8 de diciembre. Escuchar este
documento es un buen modo de
preparar este afno.

06/12/2015

BULA DE CONVOCACION DEL
JUBILEO EXTRAORDINARIO



DE LA MISERICORDIA.

Francisco, Obispo de Roma, Siervo de
los siervos de Dios, a cuantos lean
esta carta gracia, misericordia y paz.

1. Jesucristo es el rostro de la
misericordia del Padre. El misterio
de la fe cristiana parece encontrar su
sintesis en esta palabra. Ella se ha
vuelto viva, visible y ha alcanzado su
culmen en Jesus de Nazaret. El Padre,
«rico de misericordia » (Ef 2,4),
después de haber revelado su
nombre a Moisés como « Dios
compasivo y misericordioso, lento a
la ira, y prodigo en amor y fidelidad
» (Ex 34,6) no ha cesado de dar a
conocer en varios modos y en tantos
momentos de la historia su
naturaleza divina. En la « plenitud
del tiempo » (Gal 4,4), cuando todo
estaba dispuesto segun su plan de



salvacion, Fl envié a su Hijo nacido
de la Virgen Maria para revelarnos
de manera definitiva su amor. Quien
lo ve a El ve al Padre (cfr Jn 14,9).
Jesus de Nazaret con su palabra, con
sus gestos y con toda su persona(1]
revela la misericordia de Dios.

2. Siempre tenemos necesidad de
contemplar el misterio de la
misericordia. Es fuente de alegria, de
serenidad y de paz. Es condicion
para nuestra salvacion. Misericordia:
es la palabra que revela el misterio
de la Santisima Trinidad.
Misericordia: es el acto ultimo y
supremo con el cual Dios viene a
nuestro encuentro. Misericordia: es
la ley fundamental que habita en el
corazon de cada persona cuando
mira con ojos sinceros al hermano
que encuentra en el camino de la
vida. Misericordia: es la via que une
Dios y el hombre, porque abre el
corazon a la esperanza de ser


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn1

amados no obstante el limite de
nuestro pecado.

3. Hay momentos en los que de un
modo mucho mds intenso estamos
llamados a tener la mirada fija en la
misericordia para poder ser también
nosotros mismos signo eficaz del
obrar del Padre. Es por esto que he
anunciado un Jubileo Extraordinario
de la Misericordia como tiempo
propicio para la Iglesia, para que
haga mas fuerte y eficaz el
testimonio de los creyentes.

El Afio Santo se abrird el 8 de
diciembre de 2015, solemnidad de la
Inmaculada Concepcion. Esta fiesta
liturgica indica el modo de obrar de
Dios desde los albores de nuestra
historia. Después del pecado de Adan
y Eva, Dios no quiso dejar la
humanidad en soledad y a merced
del mal. Por esto penso y quiso a
Maria santa e inmaculada en el amor
(cfr Ef1,4), para que fuese la Madre



del Redentor del hombre. Ante la
gravedad del pecado, Dios responde
con la plenitud del perdon. La
misericordia siempre sera mas
grande que cualquier pecado y nadie
podra poner un limite al amor de
Dios que perdona. En la fiesta de la
Inmaculada Concepcion tendré la
alegria de abrir la Puerta Santa. En
esta ocasion serd una Puerta de la
Misericordia, a través de la cual
cualquiera que entrara podra
experimentar el amor de Dios que
consuela, que perdona y ofrece
esperanza.

El domingo siguiente, III de Adviento,
se abrira la Puerta Santa en la
Catedral de Roma, la Basilica de San
Juan de Letran. Sucesivamente se
abrira la Puerta Santa en las otras
Basilicas Papales. Para el mismo
domingo establezco que en cada
Iglesia particular, en la Catedral que
es la Iglesia Madre para todos los
fieles, o en la Concatedral o en una



iglesia de significado especial se abra
por todo el Afio Santo una idéntica
Puerta de la Misericordia. A juicio del
Ordinario, ella podra ser abierta
también en los Santuarios, meta de
tantos peregrinos que en estos
lugares santos con frecuencia son
tocados en el corazon por la gracia 'y
encuentran el camino de la
conversion. Cada Iglesia particular,
entonces, estara directamente
comprometida a vivir este Afio Santo
como un momento extraordinario de
gracia y de renovacion espiritual. El
Jubileo, por tanto, sera celebrado en
Roma asi como en las Iglesias
particulares como signo visible de la
comunion de toda la Iglesia.

4. He escogido la fecha del 8 de
diciembre por su gran significado en
la historia reciente de la Iglesia. En
efecto, abriré la Puerta Santa en el
quincuagésimo aniversario de la
conclusion del Concilio Ecuménico
Vaticano II. La Iglesia siente la



necesidad de mantener vivo este
evento. Para ella iniciaba un nuevo
periodo de su historia. Los Padres
reunidos en el Concilio habian
percibido intensamente, como un
verdadero soplo del Espiritu, la
exigencia de hablar de Dios a los
hombres de su tiempo en un modo
mas comprensible. Derrumbadas las
murallas que por mucho tiempo
habian recluido la Iglesia en una
ciudadela privilegiada, habia llegado
el tiempo de anunciar el Evangelio
de un modo nuevo. Una nueva etapa
en la evangelizacion de siempre. Un
nuevo compromiso para todos los
cristianos de testimoniar con mayor
entusiasmo y conviccion la propia fe.
La Iglesia sentia la responsabilidad
de ser en el mundo signo vivo del
amor del Padre.

Vuelven a la mente las palabras
cargadas de significado que san Juan
XXIII pronuncio en la apertura del
Concilio para indicar el camino a



seguir: « En nuestro tiempo, la
Esposa de Cristo prefiere usar la
medicina de la misericordia y no
empuiiar las armas de la severidad ...
La Iglesia Catdlica, al elevar por
medio de este Concilio Ecuménico la
antorcha de la verdad catolica,
quiere mostrarse madre amable de
todos, benigna, paciente, llena de
misericordia y de bondad para con
los hijos separados de ella »[2]. En el
mismo horizonte se colocaba
también el beato Pablo VI quien, en
la Conclusion del Concilio, se
expresaba de esta manera: «
Queremos mas bien notar como la
religion de nuestro Concilio ha sido
principalmente la caridad ... La
antigua historia del samaritano ha
sido la pauta de la espiritualidad del
Concilio ... Una corriente de afecto y
admiracion se ha volcado del
Concilio hacia el mundo moderno.
Ha reprobado los errores, si, porque
lo exige, no menos la caridad que la
verdad, pero, para las personas, solo


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn2

invitacion, respeto y amor. El
Concilio ha enviado al mundo
contemporaneo en lugar de
deprimentes diagnosticos, remedios
alentadores, en vez de funestos
presagios, mensajes de esperanza:
sus valores no sdlo han sido
respetados sino honrados, sostenidos
sus incesantes esfuerzos, sus
aspiraciones, purificadas y
bendecidas ... Otra cosa debemos
destacar aun: toda esta riqueza
doctrinal se vuelca en una unica
direccion: servir al hombre. Al
hombre en todas sus condiciones, en
todas sus debilidades, en todas sus
necesidades »[3].

Con estos sentimientos de
agradecimiento por cuanto la Iglesia
ha recibido y de responsabilidad por
la tarea que nos espera,
atravesaremos la Puerta Santa, en la
plena confianza de sabernos
acompanados por la fuerza del Sefior
Resucitado que continua sosteniendo


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn3

nuestra peregrinacion. El Espiritu
Santo que conduce los pasos de los
creyentes para que cooperen en la
obra de salvacion realizada por
Cristo, sea guia y apoyo del Pueblo de
Dios para ayudarlo a contemplar el
rostro de la misericordia[4].

5. El Afio jubilar se concluira en la
solemnidad liturgica de Jesucristo
Rey del Universo, el 20 de noviembre
de 2016. En ese dia, cerrando la
Puerta Santa, tendremos ante todo
sentimientos de gratitud y de
reconocimiento hacia la Santisima
Trinidad por habernos concedido un
tiempo extraordinario de gracia.
Encomendaremos la vida de la
Iglesia, la humanidad entera y el
inmenso cosmos a la Sefioria de
Cristo, esperando que difunda su
misericordia como el rocio de la
mafana para una fecunda historia,
todavia por construir con el
compromiso de todos en el proximo
futuro. {Como deseo que los afios por


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn4

venir estén impregnados de
misericordia para poder ir al
encuentro de cada persona llevando
la bondad y la ternura de Dios! A
todos, creyentes y lejanos, pueda
llegar el balsamo de la misericordia
como signo del Reino de Dios que
esta ya presente en medio de
nosotros.

6. « Es propio de Dios usar
misericordia y especialmente en esto
se manifiesta su omnipotencia »[5].
Las palabras de santo Tomas de
Aquino muestran cuanto la
misericordia divina no sea en
absoluto un signo de debilidad, sino
mas bien la cualidad de la
omnipotencia de Dios. Es por esto
que la liturgia, en una de las colectas
mas antiguas, invita a orar diciendo:
« Oh Dios que revelas tu
omnipotencia sobre todo en la
misericordia y el perdon »[6] Dios
serd siempre para la humanidad
como Aquel que esta presente,


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn6

cercano, providente, santo y
misericordioso.

“Paciente y misericordioso” es el
binomio que a menudo aparece en el
Antiguo Testamento para describir la
naturaleza de Dios. Su ser
misericordioso se constata
concretamente en tantas acciones de
la historia de la salvacion donde su
bondad prevalece por encima del
castigo y la destruccion. Los Salmos,
en modo particular, destacan esta
grandeza del proceder divino: « El
perdona todas tus culpas, y cura
todas tus dolencias; rescata tu vida
del sepulcro, te corona de gracia y de
misericordia » (103,3-4). De una
manera aun mas explicita, otro
Salmo testimonia los signos
concretos de su misericordia: « El
Sefior libera a los cautivos, abre los
ojos de los ciegos y levanta al caido;
el Sefior protege a los extranjeros y
sustenta al huérfano y a la viuda; el
Sefior ama a los justos y entorpece el



camino de los malvados » (146,7-9).
Por ultimo, he aqui otras expresiones
del salmista: « El Sefior sana los
corazones afligidos y les venda sus
heridas [...] El Sefior sostiene a los
humildes y humilla a los malvados
hasta el polvo » (147,3.6). Asi pues, la
misericordia de Dios no es una idea
abstracta, sino una realidad concreta
con la cual El revela su amor, que es
como el de un padre o una madre
que se conmueven en lo mas
profundo de sus entrafias por el
propio hijo. Vale decir que se trata
realmente de un amor “visceral".
Proviene desde lo mas intimo como
un sentimiento profundo, natural,
hecho de ternura y compasion, de
indulgencia y de perdon.

7. “Eterna es su misericordia™: es el
estribillo que acompaiia cada verso
del Salmo 136 mientras se narra la
historia de la revelacion de Dios. En
razon de la misericordia, todas las
vicisitudes del Antiguo Testamento



estan cargadas de un profundo valor
salvifico. La misericordia hace de la
historia de Dios con su pueblo una
historia de salvacion. Repetir
continuamente “Eterna es su
misericordia”, como lo hace el Salmo,
parece un intento por romper el
circulo del espacio y del tiempo para
introducirlo todo en el misterio
eterno del amor. Es como si se
quisiera decir que no solo en la
historia, sino por toda la eternidad el
hombre estara siempre bajo la
mirada misericordiosa del Padre. No
es casual que el pueblo de Israel haya
querido integrar este Salmo, el
grande hallel como es conocido, en
las fiestas liturgicas mas
importantes.

Antes de la Pasion Jesus oro con este
Salmo de la misericordia. Lo
atestigua el evangelista Mateo
cuando dice que « después de haber
cantado el himno » (26,30), Jesus con
sus discipulos salieron hacia el



Monte de los Olivos. Mientras
instituia la Eucaristia, como
memorial perenne de su él y de su
Pascua, puso simbdlicamente este
acto supremo de la Revelacion a la
luz de la misericordia. En este mismo
horizonte de la misericordia, Jesus
Vivio su pasion y muerte, consciente
del gran misterio del amor de Dios
que se habria de cumplir en la cruz.
Saber que Jesus mismo hizo oracion
con este Salmo, lo hace para nosotros
los cristianos aun mas importante y
nos compromete a incorporar este
estribillo en nuestra oracion de
alabanza cotidiana: “Eterna es su
misericordia”.

8. Con la mirada fija en Jesus y en su
rostro misericordioso podemos
percibir el amor de la Santisima
Trinidad. La mision que Jesus ha
recibido del Padre ha sido la de
revelar el misterio del amor divino
en plenitud. « Dios es amor » (1 Jn
4,8.16), afirma por la primera y unica



vez en toda la Sagrada Escritura el
evangelista Juan. Este amor se ha
hecho ahora visible y tangible en
toda la vida de Jesus. Su persona no
es otra cosa sino amor. Un amor que
se dona y ofrece gratuitamente. Sus
relaciones con las personas que se le
acercan dejan ver algo unico e
irrepetible. Los signos que realiza,
sobre todo hacia los pecadores, hacia
las personas pobres, excluidas,
enfermas y sufrientes llevan consigo
el distintivo de la misericordia. En él
todo habla de misericordia. Nada en
Fl es falto de compasion.

Jesus, delante a la multitud de
personas que lo seguian, viendo que
estaban cansadas y extenuadas,
pérdidas y sin guia, sintié desde la
profundo del corazén una intensa
compasion por ellas (cfr Mt 9,36). A
causa de este amor compasivo curd
los enfermos que le presentaban (cfr
Mt 14,14) y con pocos panes y peces
calmo el hambre de grandes



muchedumbres (cfr Mt 15,37). Lo que
movia a Jesus en todas las
circunstancias no era sino la
misericordia, con la cual leia el
corazon de los interlocutores y
respondia a sus necesidades mas
reales. Cuando encontro la viuda de
Naim, que llevaba su unico hijo al
sepulcro, sintio gran compasion por
el inmenso dolor de la madre en
lagrimas, y le devolvio a su hijo
resucitandolo de la muerte (cfr Lc
7,15). Después de haber liberado el
endemoniado de Gerasa, le confia
esta mision: « Anuncia todo lo que el
Sefior te ha hecho y la misericordia
que ha obrado contigo » (Mc 5,19).
También la vocacion de Mateo se
coloca en el horizonte de la
misericordia. Pasando delante del
banco de los impuestos, los ojos de
Jesus se posan sobre los de Mateo.
Era una mirada cargada de
misericordia que perdonaba los
pecados de aquel hombre vy,
venciendo la resistencia de los otros



discipulos, lo escoge a él, el pecador y
publicano, para que sea uno de los
Doce. San Beda el Venerable,
comentando esta escena del
Evangelio, escribio que Jesus mir6 a
Mateo con amor misericordioso y 1o
eligio: miserando atque eligendol[7].
Siempre me ha cautivado esta
expresion, tanto que quise hacerla
mi propio lema.

9. En las parabolas dedicadas a la
misericordia, Jesus revela la
naturaleza de Dios como la de un
Padre que jamas se da por vencido
hasta tanto no haya disuelto el
pecado y superado el rechazo con la
compasion y la misericordia.
Conocemos estas parabolas; tres en
particular: la de la oveja perdida y de
la moneda extraviada, y la del padre
y los dos hijos (cfr Lc 15,1-32). En
estas parabolas, Dios es presentado
siempre lleno de alegria, sobre todo
cuando perdona. En ellas
encontramos el nucleo del Evangelio


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn7

y de nuestra fe, porque la
misericordia se muestra como la
fuerza que todo vence, que llena de
amor el corazon y que consuela con
el perdodn.

De otra parabola, ademas, podemos
extraer una ensefianza para nuestro
estilo de vida cristiano. Provocado
por la pregunta de Pedro acerca de
cuantas veces fuese necesario
perdonar, Jesus responde: « No te
digo hasta siete, sino hasta setenta
veces siete » (Mt 18,22) y pronuncio
la pardabola del “siervo despiadado”.
Este, llamado por el patrdn a restituir
una grande suma, lo suplica de
rodillas y el patrén le condona la
deuda. Pero inmediatamente
encuentra otro siervo como él que le
debia unos pocos centésimos, el cual
le suplica de rodillas que tenga
piedad, pero €l se niega y lo hace
encarcelar. Entonces el patron,
advertido del hecho, se irrita mucho
y volviendo a llamar aquel siervo le



dice: « ¢(No debias también tu tener
compasion de tu compafiero, como
yo me compadeci de ti? » (Mt 18,33).
Y Jesus concluye: « Lo mismo hara
también mi Padre celestial con
ustedes, si no perdonan de corazon a
sus hermanos » (Mt 18,35).

La parabola ofrece una profunda
ensefianza a cada uno de nosotros.
Jesus afirma que la misericordia no
es solo el obrar del Padre, sino que
ella se convierte en el criterio para
saber quiénes son realmente sus
hijos. Asi entonces, estamos llamados
a vivir de misericordia, porque a
nosotros en primer lugar se nos ha
aplicado misericordia. El perdon de
las ofensas deviene la expresion mas
evidente del amor misericordioso y
para nosotros cristianos es un
imperativo del que no podemos
prescindir. {Cémo es dificil muchas
veces perdonar! Y, sin embargo, el
perdon es el instrumento puesto en
nuestras fragiles manos para



alcanzar la serenidad del corazon.
Dejar caer el rencor, la rabia, la
violencia y la venganza son
condiciones necesarias para vivir
felices. Acojamos entonces la
exhortacion del Apdstol: « No
permitan que la noche los sorprenda
enojados » (Ef4,26). Y sobre todo
escuchemos la palabra de Jesus que
ha sefialado la misericordia como
ideal de vida y como criterio de
credibilidad de nuestra fe. « Dichosos
los misericordiosos, porque
encontraran misericordia » (Mt 5,7)
es la bienaventuranza en la que hay
que inspirarse durante este Afio
Santo.

Como se puede notar, la misericordia
en la Sagrada Escritura es la palabra
clave para indicar el actuar de Dios
hacia nosotros. El no se limita a
afirmar su amor, sino que lo hace
visible y tangible. El amor, después
de todo, nunca podra ser un palabra
abstracta. Por su misma naturaleza



es vida concreta: intenciones,
actitudes, comportamientos que se
verifican en el vivir cotidiano. La
misericordia de Dios es su
responsabilidad por nosotros. El se
siente responsable, es decir, desea
nuestro bien y quiere vernos felices,
colmados de alegria y serenos. Es
sobre esta misma amplitud de onda
que se debe orientar el amor
misericordioso de los cristianos.
Como ama el Padre, asi aman los
hijos. Como Fl es misericordioso, asi
estamos nosotros llamados a ser
misericordiosos los unos con los
otros.

10. La misericordia es la viga
maestra que sostiene la vida de la
Iglesia. Todo en su accion pastoral
deberia estar revestido por la
ternura con la que se dirige a los
creyentes; nada en su anuncio y en
su testimonio hacia el mundo puede
carecer de misericordia. La
credibilidad de la Iglesia pasa a



través del camino del amor
misericordioso y compasivo. La
Iglesia « vive un deseo inagotable de
brindar misericordia »[8]. Tal vez por
mucho tiempo nos hemos olvidado
de indicar y de andar por la via de la
misericordia. Por una parte, la
tentacion de pretender siempre y
solamente justicia ha hecho olvidar
que ella es el primer paso, necesario
e indispensable; la Iglesia no
obstante necesita ir mas lejos para
alcanzar una meta mas alta y mas
significativa. Por otra parte, es triste
constatar como la experiencia del
perdon en nuestra cultura se
desvanece cada vez mas. Incluso la
palabra misma en algunos momentos
parece evaporarse. Sin el testimonio
del perdon, sin embargo, queda solo
una vida infecunda y estéril, como si
se viviese en un desierto desolado.
Ha llegado de nuevo para la Iglesia el
tiempo de encargarse del anuncio
alegre del perdon. Es el tiempo de
retornar a lo esencial para hacernos


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn8

cargo de las debilidades y
dificultades de nuestros hermanos.
El perdon es una fuerza que resucita
a una vida nueva e infunde el valor
para mirar el futuro con esperanza.

11. No podemos olvidar la gran
ensefianza que san Juan Pablo II
ofrecio en su segunda enciclica Dives
in misericordia, que en su momento
llegd sin ser esperada y tomo a
muchos por sorpresa en razon del
tema que afrontaba. Dos pasajes en
particular quiero recordar. Ante
todo, el santo Papa hacia notar el
olvido del tema de la misericordia en
la cultura presente: « La mentalidad
contemporanea, quizas en mayor
medida que la del hombre del
pasado, parece oponerse al Dios de la
misericordia y tiende ademas a
orillar de la vida y arrancar del
corazon humano la idea misma de la
misericordia. La palabra y el
concepto de misericordia parecen
producir una cierta desazon en el


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html

hombre, quien, gracias a los
adelantos tan enormes de la ciencia y
de la técnica, como nunca fueron
conocidos antes en la historia, se ha
hecho duefio y ha dominado la tierra
mucho mas que en el pasado (cfr Gn
1,28). Tal dominio sobre la tierra,
entendido tal vez unilateral y
superficialmente, parece no dejar
espacio a la misericordia ... Debido a
esto, en la situacidn actual de la
Iglesia y del mundo, muchos
hombres y muchos ambientes
guiados por un vivo sentido de fe se
dirigen, yo diria casi
espontaneamente, a la misericordia
de Dios »[9].

Ademas, san Juan Pablo II motivaba
con estas palabras la urgencia de
anunciar y testimoniar la
misericordia en el mundo
contemporaneo: « Ella esta dictada
por el amor al hombre, a todo lo que
es humano y que, segun la intuicion
de gran parte de los contemporaneos,


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn9

esta amenazado por un peligro
inmenso. El misterio de Cristo ... me
obliga al mismo tiempo a proclamar
la misericordia como amor
compasivo de Dios, revelado en el
mismo misterio de Cristo. Ello me
obliga también a recurrir a tal
misericordia y a implorarla en esta
dificil, critica fase de la historia de la
Iglesia y del mundo »[10]. Esta
ensefianza es hoy mas que nunca
actual y merece ser retomada en este
Afio Santo. Acojamos nuevamente
sus palabras: « La Iglesia vive una
vida auténtica, cuando profesa y
proclama la misericordia - el
atributo mas estupendo del Creador
y del Redentor -y cuando acerca a
los hombres a las fuentes de la
misericordia del Salvador, de las que
es depositaria y dispensadora »[11].

12. La Iglesia tiene la mision de
anunciar la misericordia de Dios,
corazon palpitante del Evangelio,
que por su medio debe alcanzar la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn11

mente y el corazon de toda persona.
La Esposa de Cristo hace suyo el
comportamiento del Hijo de Dios que
sale a encontrar a todos, sin excluir
ninguno. En nuestro tiempo, en el
que la Iglesia estd comprometida en
la nueva evangelizacion, el tema de
la misericordia exige ser propuesto
una vez mas con nuevo entusiasmo y
con una renovada accion pastoral. Es
determinante para la Iglesia y para la
credibilidad de su anuncio que ella
viva y testimonie en primera persona
la misericordia. Su lenguaje y sus
gestos deben transmitir misericordia
para penetrar en el corazon de las
personas y motivarlas a reencontrar
el camino de vuelta al Padre.

La primera verdad de la Iglesia es el
amor de Cristo. De este amor, que
llega hasta el perdon y al don de si, la
Iglesia se hace sierva y mediadora
ante los hombres. Por tanto, donde la
Iglesia esté presente, alli debe ser
evidente la misericordia del Padre.



En nuestras parroquias, en las
comunidades, en las asociaciones y
movimientos, en fin, dondequiera
que haya cristianos, cualquiera
deberia poder encontrar un oasis de
misericordia.

13. Queremos vivir este Afio Jubilar a
la luz de la palabra del Sefior:
Misericordiosos como el Padre. El
evangelista refiere la ensefianza de
Jesus: « Sed misericordiosos, como el
Padre vuestro es misericordioso » (Lc
6,36). Es un programa de vida tan
comprometedor como rico de alegria
y de paz. El imperativo de Jesus se
dirige a cuantos escuchan su voz (cfr
Lc 6,27). Para ser capaces de
misericordia, entonces, debemos en
primer lugar colocarnos a la escucha
de la Palabra de Dios. Esto significa
recuperar el valor del silencio para
meditar la Palabra que se nos dirige.
De este modo es posible contemplar
la misericordia de Dios y asumirla
como propio estilo de vida.



14. La peregrinacion es un signo
peculiar en el Afio Santo, porque es
imagen del camino que cada persona
realiza en su existencia. La vida es
una peregrinacion y el ser humano
es viator, un peregrino que recorre
su camino hasta alcanzar la meta
anhelada. También para llegar a la
Puerta Santa en Roma y en cualquier
otro lugar, cada uno debera realizar,
de acuerdo con las propias fuerzas,
una peregrinacion. Esto sera un
signo del hecho que también la
misericordia es una meta por
alcanzar y que requiere compromiso
y sacrificio. La peregrinacion,
entonces, sea estimulo para la
conversion: atravesando la Puerta
Santa nos dejaremos abrazar por la
misericordia de Dios y nos
comprometeremos a ser
misericordiosos con los demas como
el Padre lo es con nosotros.

El Sefior Jesus indica las etapas de la
peregrinacion mediante la cual es



posible alcanzar esta meta: « No
juzguéis y no seréis juzgados; no
condenéis y no seréis condenados;
perdonad y seréis perdonados. Dad y
se os dard: una medida buena,
apretada, remecida, rebosante
pondran en el halda de vuestros
vestidos. Porque seréis medidos con
la medida que midais » (Lc 6,37-38).
Dice, ante todo, nojuzgar y no
condenar. Si no se quiere incurrir en
el juicio de Dios, nadie puede
convertirse en el juez del propio
hermano. Los hombres ciertamente
con sus juicios se detienen en la
superficie, mientras el Padre mira el
interior. jCuanto mal hacen las
palabras cuando estan motivadas por
sentimientos de celos y envidia!
Hablar mal del propio hermano en
su ausencia equivale a exponerlo al
descrédito, a comprometer su
reputacion y a dejarlo a merced del
chisme. No juzgar y no condenar
significa, en positivo, saber percibir
lo que de bueno hay en cada persona



y no permitir que deba sufrir por
nuestro juicio parcial y por nuestra
presuncion de saberlo todo. Sin
embargo, esto no es todavia
suficiente para manifestar la
misericordia. Jesus pide también
perdonar y dar. Ser instrumentos del
perdon, porque hemos sido los
primeros en haberlo recibido de
Dios. Ser generosos con todos
sabiendo que también Dios dispensa
sobre nosotros su benevolencia con
magnanimidad.

Asi entonces, misericordiosos como el
Padre es el “lema" del Afio Santo. En
la misericordia tenemos la prueba de
cémo Dios ama. Fl da todo si mismo,
por siempre, gratuitamente y sin
pedir nada a cambio. Viene en
nuestra ayuda cuando lo invocamos.
Es bello que la oracion cotidiana de
la Iglesia inicie con estas palabras: «
Dios mio, ven en mi auxilio; Sefior,
date prisa en socorrerme » (Sal 70,2).
El auxilio que invocamos es ya el



primer paso de la misericordia de
Dios hacia nosotros. Fl viene a
salvarnos de la condicion de
debilidad en la que vivimos. Y su
auxilio consiste en permitirnos
captar su presencia y cercania. Dia
tras dia, tocados por su compasion,
también nosotros llegaremos a ser
compasivos con todos.

15. En este Afio Santo, podremos
realizar la experiencia de abrir el
corazon a cuantos viven en las mas
contradictorias periferias
existenciales, que con frecuencia el
mundo moderno dramaticamente
crea. Cuantas situaciones de
precariedad y sufrimiento existen en
el mundo hoy! Cuantas heridas sellan
la carne de muchos que no tienen
VvOzZ porque su grito se ha debilitado y
silenciado a causa de la indiferencia
de los pueblos ricos. En este Jubileo
la Iglesia sera llamada a curar aun
mas estas heridas, a aliviarlas con el
oleo de la consolacion, a vendarlas



con la misericordia y a curarlas con
la solidaridad y la debida atencion.
No caigamos en la indiferencia que
humilla, en la habitualidad que
anestesia el animo e impide
descubrir la novedad, en el cinismo
que destruye. Abramos nuestros 0jos
para mirar las miserias del mundo,
las heridas de tantos hermanos y
hermanas privados de la dignidad, y
sintamonos provocados a escuchar
su grito de auxilio. Nuestras manos
estrechen sus manos, y
acerquémoslos a nosotros para que
sientan el calor de nuestra presencia,
de nuestra amistad y de la
fraternidad. Que su grito se vuelva el
nuestro y juntos podamos romper la
barrera de la indiferencia que suele
reinar campante para esconder la
hipocresia y el egoismo.

Es mi vivo deseo que el pueblo
cristiano reflexione durante el
Jubileo sobre las obras de
misericordia corporalesy



espirituales. Serda un modo para
despertar nuestra conciencia,
muchas veces aletargada ante el
drama de la pobreza, y para entrar
todavia mads en el corazon del
Evangelio, donde los pobres son los
privilegiados de la misericordia
divina. La predicacion de Jesus nos
presenta estas obras de misericordia
para que podamos darnos cuenta si
vivimos o no como discipulos suyos.
Redescubramos las obras de
misericordia corporales: dar de
comer al hambriento, dar de beber al
sediento, vestir al desnudo, acoger al
forastero, asistir los enfermos, visitar
a los presos, enterrar a los muertos. Y
no olvidemos las obras de
misericordia espirituales: dar consejo
al que lo necesita, ensefiar al que no
sabe, corregir al que yerra, consolar
al triste, perdonar las ofensas,
soportar con paciencia las personas
molestas, rogar a Dios por los vivos y
por los difuntos.



No podemos escapar a las palabras
del Sefior y en base a ellas seremos
juzgados: si dimos de comer al
hambriento y de beber al sediento. Si
acogimos al extranjero y vestimos al
desnudo. Si dedicamos tiempo para
acompaiar al que estaba enfermo o
prisionero (cfr Mt 25,31-45).
[gualmente se nos preguntara si
ayudamos a superar la duda, que
hace caer en el miedo y en ocasiones
es fuente de soledad; si fuimos
capaces de vencer la ignorancia en la
que viven millones de personas,
sobre todo los nifios privados de la
ayuda necesaria para ser rescatados
de la pobreza; si fuimos capaces de
ser cercanos a quien estaba solo y
afligido; si perdonamos a quien nos
ofendio y rechazamos cualquier
forma de rencor o de violencia que
conduce a la violencia; si tuvimos
paciencia siguiendo el ejemplo de
Dios que es tan paciente con
nosotros; finalmente, si
encomendamos al Sefior en la



oracion nuestros hermanos y
hermanas. En cada uno de estos
“mas pequefios"” estd presente Cristo
mismo. Su carne se hace de nuevo
visible como cuerpo martirizado,
llagado, flagelado, desnutrido, en
fuga ... para que nosotros los
reconozcamos, lo toquemos y lo
asistamos con cuidado. No olvidemos
las palabras de san Juan de la Cruz: «
En el ocaso de nuestras vidas,
seremos juzgados en el amor »[12].

16. En el Evangelio de Lucas
encontramos otro aspecto
importante para vivir con fe el
Jubileo. El evangelista narra que
Jesus, un sdbado, volvio a Nazaret vy,
como era costumbre, entro en la
Sinagoga. Lo llamaron para que
leyera la Escritura y la comentara. El
paso era el del profeta Isaias donde
esta escrito: « El Espiritu del Sefior
sobre mi, porque me ha ungido para
anunciar a los pobres la Buena
Nueva, me ha enviado a proclamar la


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn12

liberacion a los cautivos y la vista a
los ciegos, para dar la libertad a los
oprimidos y proclamar un afio de
gracia del Sefior » (61,12). “Un afio de
gracia": es esto lo que el Sefior
anuncia y lo que deseamos vivir. Este
Afio Santo lleva consigo la riqueza de
la misidn de Jesus que resuena en las
palabras del Profeta: llevar una
palabra y un gesto de consolacion a
los pobres, anunciar la liberacién a
cuantos estan prisioneros de las
nuevas esclavitudes de la sociedad
moderna, restituir la vista a quien no
puede ver mas porque se ha
replegado sobre si mismo, y volver a
dar dignidad a cuantos han sido
privados de ella. La predicacion de
Jesus se hace de nuevo visible en las
respuestas de fe que el testimonio de
los cristianos esta llamado a ofrecer.
Nos acomparien las palabras del
Apostol: « El que practica
misericordia, que lo haga con alegria
» (Rm 12,8).



17. La Cuaresma de este Afio Jubilar
sea vivida con mayor intensidad,
como momento fuerte para celebrar
y experimentar la misericordia de
Dios. jCuantas paginas de la Sagrada
Escritura pueden ser meditadas en
las semanas de Cuaresma para
redescubrir el rostro misericordioso
del Padre! Con las palabras del
profeta Miqueas también nosotros
podemos repetir: Tu, oh Sefior, eres
un Dios que cancelas la iniquidad y
perdonas el pecado, que no
mantienes para siempre tu cdlera,
pues amas la misericordia. Tu, Sefior,
volveras a compadecerte de nosotros
y a tener piedad de tu pueblo.
Destruiras nuestras culpas y
arrojaras en el fondo del mar todos
nuestros pecados (cfr 7,18-19).

Las paginas del profeta Isaias podran
ser meditadas con mayor atencion en
este tiempo de oracion, ayuno y
caridad: « Este es el ayuno que yo
deseo: soltar las cadenas injustas,



desatar los lazos del yugo, dejar en
libertad a los oprimidos y romper
todos los yugos; compartir tu pan con
el hambriento y albergar a los pobres
sin techo; cubrir al que veas desnudo
y no abandonar a tus semejantes.
Entonces despuntara tu luz como la
aurora y tu herida se curara
rapidamente; delante de ti avanzara
tu justicia y detrds de ti ira la gloria
del Sefior. Entonces llamaras, y el
Sefior responderad; pediras auxilio, y
él dira: « jAqui estoy! ». Si eliminas
de ti todos los yugos, el gesto
amenazador y la palabra maligna; si
partes tu pan con el hambriento y
sacias al afligido de corazon, tu luz se
alzara en las tinieblas y tu oscuridad
serd como al mediodia. El Sefior te
guiard incesantemente, te saciara en
los ardores del desierto y llenara tus
huesos de vigor; tu seras como un
jardin bien regado, como una
vertiente de agua, cuyas aguas nunca
se agotan » (58,6-11).



La iniciativa “24 horas para el Sefior",
de celebrarse durante el viernes 'y
sdbado que anteceden el IV domingo
de Cuaresma, se incremente en las
Didcesis. Muchas personas estan
volviendo a acercarse al sacramento
de la Reconciliacion y entre ellas
muchos jovenes, quienes en una
experiencia semejante suelen
reencontrar el camino para volver al
Sefior, para vivir un momento de
intensa oracion y redescubrir el
sentido de la propia vida. De nuevo
ponemos convencidos en el centro el
sacramento de la Reconciliacion,
porque nos permite experimentar en
carne propia la grandeza de la
misericordia. Sera para cada
penitente fuente de verdadera paz
interior.

Nunca me cansaré de insistir en que
los confesores sean un verdadero
signo de la misericordia del Padre.
Ser confesores no se improvisa. Se
llega a serlo cuando, ante todo, nos



hacemos nosotros penitentes en
busca de perdon. Nunca olvidemos
que ser confesores significa
participar de la misma mision de
Jesus y ser signo concreto de la
continuidad de un amor divino que
perdona y que salva. Cada uno de
nosotros ha recibido el don del
Espiritu Santo para el perdon de los
pecados, de esto somos responsables.
Ninguno de nosotros es duefio del
Sacramento, sino fiel servidor del
perdon de Dios. Cada confesor
debera acoger a los fieles como el
padre en la parabola del hijo
prodigo: un padre que corre al
encuentro del hijo no obstante
hubiese dilapidado sus bienes. Los
confesores estan llamados a abrazar
ese hijo arrepentido que vuelve a
casa y a manifestar la alegria por
haberlo encontrado. No se cansaran
de salir al encuentro también del
otro hijo que se qued¢ afuera,
incapaz de alegrarse, para explicarle
que su juicio severo es injusto y no



tiene ningun sentido delante de la
misericordia del Padre que no
conoce confines. No haran preguntas
impertinentes, sino como el padre de
la parabola interrumpiran el
discurso preparado por el hijo
prodigo, porque seran capaces de
percibir en el corazon de cada
penitente la invocacion de ayuda y la
suplica de perdon. En fin, los
confesores estan llamados a ser
siempre, en todas partes, en cada
situacion y a pesar de todo, el signo
del primado de la misericordia.

18. Durante la Cuaresma de este Afio
Santo tengo la intencion de enviar los
Misioneros de la Misericordia. Seran
un signo de la solicitud materna de la
Iglesia por el Pueblo de Dios, para
que entre en profundidad en la
riqueza de este misterio tan
fundamental para la fe. Seran
sacerdotes a los cuales daré la
autoridad de perdonar también los
pecados que estan reservados a la



Sede Apostdlica, para que se haga
evidente la amplitud de su mandato.
Seran, sobre todo, signo vivo de como
el Padre acoge cuantos estan en
busca de su perdon. Seran
misioneros de la misericordia porque
seran los artifices ante todos de un
encuentro cargado de humanidad,
fuente de liberacion, rico de
responsabilidad, para superar los
obstaculos y retomar la vida nueva
del Bautismo. Se dejaran conducir en
su mision por las palabras del
Apostol: « Dios sometid a todos a la
desobediencia, para tener
misericordia de todos » (Rm 11,32).
Todos entonces, sin excluir a nadie,
estan llamados a percibir el
llamamiento a la misericordia. Los
misioneros vivan esta llamada
conscientes de poder fijar la mirada
sobre Jesus, « sumo sacerdote
misericordioso y digno de fe » (Hb
2,17).



Pido a los hermanos Obispos que
inviten y acojan estos Misioneros,
para que sean ante todo
predicadores convincentes de la
misericordia. Se organicen en las
Didcesis “misiones para el pueblo” de
modo que estos Misioneros sean
anunciadores de la alegria del
perdon. Se les pida celebrar el
sacramento de la Reconciliacion para
los fieles, para que el tiempo de
gracia donado en el Afio jubilar
permita a tantos hijos alejados
encontrar el camino de regreso hacia
la casa paterna. Los Pastores,
especialmente durante el tiempo
fuerte de Cuaresma, sean solicitos en
el invitar a los fieles a acercarse « al
trono de la gracia, a fin de obtener
misericordia y alcanzar la gracia

» (Hb 4,16).

19. La palabra del perdon pueda
llegar a todos y la llamada a
experimentar la misericordia no deje
a ninguno indiferente. Mi invitacion



a la conversion se dirige con mayor
insistencia a aquellas personas que
se encuentran lejanas de la gracia de
Dios debido a su conducta de vida.
Pienso en modo particular a los
hombres y mujeres que pertenecen a
algun grupo criminal, cualquiera que
éste sea. Por vuestro bien, os pido
cambiar de vida. Os lo pido en el
nombre del Hijo de Dios que si bien
combate el pecado nunca rechaza a
ningun pecador. No caigais en la
terrible trampa de pensar que la vida
depende del dinero y que ante él
todo el resto se vuelve carente de
valor y dignidad. Es solo una ilusion.
No llevamos el dinero con nosotros al
mas alla. El dinero no nos da la
verdadera felicidad. La violencia
usada para amasar fortunas que
escurren sangre no convierte a nadie
en poderoso ni inmortal. Para todos,
tarde o temprano, llega el juicio de
Dios al cual ninguno puede escapar.



La misma llamada llegue también a
todas las personas promotoras o
complices de corrupcion. Esta llaga
putrefacta de la sociedad es un grave
pecado que grita hacia el cielo pues
mina desde sus fundamentos la vida
personal y social. La corrupciéon
impide mirar el futuro con esperanza
porque con su prepotencia y avidez
destruye los proyectos de los débiles
y oprime a los mas pobres. Es un mal
que se anida en gestos cotidianos
para expandirse luego en escandalos
publicos. La corrupcion es una
obstinacion en el pecado, que
pretende sustituir a Dios con la
ilusion del dinero como forma de
poder. Es una obra de las tinieblas,
sostenida por la sospecha y la
intriga.Corruptio optimi pessima,
decia con razon san Gregorio Magno,
para indicar que ninguno puede
sentirse inmune de esta tentacion.
Para erradicarla de la vida personal
y social son necesarias prudencia,
vigilancia, lealtad, transparencia,



unidas al coraje de la denuncia. Si no
se la combate abiertamente, tarde o
temprano busca complices y
destruye la existencia.

iEste es el tiempo oportuno para
cambiar de vida! Este es el tiempo
para dejarse tocar el corazon.
Delante a tantos crimenes cometidos,
escuchad el llanto de todas las
personas depredadas por vosotros de
la vida, de la familia, de los afectos y
de la dignidad. Seguir como estais es
solo fuente de arrogancia, de ilusion
y de tristeza. La verdadera vida es
algo bien distinto de lo que ahora
pensais. El Papa os tiende la mano.
Esta dispuesto a escucharos. Basta
solamente que acojais la llamada a la
conversion y os sometais a la justicia
mientras la Iglesia os ofrece
misericordia.

20. No serd inutil en este contexto
recordar la relacion existente entre
justicia y misericordia. No son dos



momentos contrastantes entre si,
sino un solo momento que se
desarrolla progresivamente hasta
alcanzar su apice en la plenitud del
amor. La justicia es un concepto
fundamental para la sociedad civil
cuando, normalmente, se hace
referencia a un orden juridico a
través del cual se aplica la ley. Con la
justicia se entiende también que a
cada uno debe ser dado lo que le es
debido. En la Biblia, muchas veces se
hace referencia a la justicia divina y
a Dios como juez. Generalmente es
entendida como la observacion
integral de la ley y como el
comportamiento de todo buen
israelita conforme a los
mandamientos dados por Dios. Esta
vision, sin embargo, ha conducido no
pocas veces a caer en el legalismo,
falsificando su sentido originario y
oscureciendo el profundo valor que
la justicia tiene. Para superar la
perspectiva legalista, seria necesario
recordar que en la Sagrada Escritura



la justicia es concebida
esencialmente como un abandonarse
confiado en la voluntad de Dios.

Por su parte, Jesus habla muchas
veces de la importancia de la fe, mas
bien que de la observancia de la ley.
Es en este sentido que debemos
comprender sus palabras cuando
estando a la mesa con Mateo y sus
amigos dice a los fariseos que lo
contestaban porque comia con los
publicanos y pecadores: « Vayan y
aprendan que significa: Yo quiero
misericordia y no sacrificios. Porque
yo no he venido a llamar a los justos,
sino a los pecadores » (Mt 9,13). Ante
la vision de una justicia como mera
observancia de la ley que juzga,
dividiendo las personas en justos y
pecadores, Jesus se inclina a mostrar
el gran de don de la misericordia que
busca a los pecadores para ofrecerles
el perdon y la salvacion. Se
comprende porque en presencia de
una perspectiva tan liberadora y



fuente de renovacion, Jesus haya sido
rechazado por los fariseos y por los
doctores de la ley. Estos, para ser
fieles a la ley, ponian solo pesos
sobre las espaldas de las persona,
pero asi frustraban la misericordia
del Padre. El reclamo a observar la
ley no puede obstaculizar la atencion
por las necesidades que tocan la
dignidad de las personas.

Al respecto es muy significativa la
referencia que Jesus hace al profeta
Oseas -« yo quiero amor, no sacrificio
». Jesus afirma que de ahora en
adelante la regla de vida de sus
discipulos debera ser la que da el
primado a la misericordia, como Fl
mismo testimonia compartiendo la
mesa con los pecadores. La
misericordia, una vez mas, se revela
como dimension fundamental de la
mision de Jesus. Ella es un verdadero
reto para sus interlocutores que se
detienen en el respeto formal de la
ley. Jesus, en cambio, va mas alla de



la ley; su compartir con aquellos que
la ley consideraba pecadores permite
comprender hasta donde llega su
misericordia.

También el Apdstol Pablo hizo un
recorrido parecido. Antes de
encontrar a Jesus en el camino a
Damasco, su vida estaba dedicada a
perseguir de manera irreprensible la
justicia de la ley (cfr Flp 3,6). La
conversion a Cristo lo condujo a
ampliar su vision precedente al
punto que en la carta a los Galatas
afirma: « Hemos creido en Jesucristo,
para ser justificados por la fe de
Cristo y no por las obras de la Ley

» (2,16). Parece que su comprension
de la justicia ha cambiado ahora
radicalmente. Pablo pone en primer
lugar la fe y no mas la ley. El juicio de
Dios no lo constituye la observancia
o no de la ley, sino la fe en Jesucristo,
que con su muerte y resurreccion
trae la salvacion junto con la
misericordia que justifica. La justicia



de Dios se convierte ahora en
liberacion para cuantos estan
oprimidos por la esclavitud del
pecado y sus consecuencias. La
justicia de Dios es su perddn (cfr Sal
51,11-16).

21. La misericordia no es contraria a
la justicia sino que expresa el
comportamiento de Dios hacia el
pecador, ofreciéndole una ulterior
posibilidad para examinarse,
convertirse y creer. La experiencia
del profeta Oseas viene en nuestra
ayuda para mostrarnos la superacion
de la justicia en direccion hacia la
misericordia. La época de este
profeta se cuenta entre las mas
dramaticas de la historia del pueblo
hebreo. El Reino esta cercano de la
destruccion; el pueblo no ha
permanecido fiel a la alianza, se ha
alejado de Dios y ha perdido la fe de
los Padres. Segun una légica
humana, es justo que Dios piense en
rechazar el pueblo infiel: no ha



observado el pacto establecido y por
tanto merece la pena
correspondiente, el exilio. Las
palabras del profeta lo atestiguan: «
Volvera al pais de Egipto, y Asur sera
su rey, porque se han negado a
convertirse »

(Os 11,5). Y sin embargo, después de
esta reaccion que apela a la justicia,
el profeta modifica radicalmente su
lenguaje y revela el verdadero rostro
de Dios: « Mi corazon se convulsiona
dentro de mi, y al mismo tiempo se
estremecen mis entrafias. No daré
curso al furor de mi célera, no
volveré a destruir a Efrain, porque
soy Dios, no un hombre; el Santo en
medio de ti y no es mi deseo
aniquilar » (11,8-9). San Agustin,
como comentando las palabras del
profeta dice: « Es mas facil que Dios
contenga la ira que la misericordia
»[13].


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn13

Si Dios se detuviera en la justicia
dejaria de ser Dios, seria como todos
los hombres que invocan respeto por
la ley. La justicia por si misma no
basta, y la experiencia ensefia que
apelando solamente a ella se corre el
riesgo de destruirla. Por esto Dios va
mas alla de la justicia con la
misericordia y el perdon. Esto no
significa restarle valor a la justicia o
hacerla superflua, al contrario.
Quien se equivoca debera expiar la
pena. Solo que este no es el fin, sino
el inicio de la conversion, porque se
experimenta la ternura del perdon.
Dios no rechaza la justicia. El la
engloba y la supera en un evento
superior donde se experimenta el
amor que esta a la base de una
verdadera justicia. Debemos prestar
mucha atencion a cuanto escribe
Pablo para no caer en el mismo error
que el Apostol reprochaba a sus
contemporaneos judios: «
Desconociendo la justicia de Dios y
empefiandose en establecer la suya



propia, no se sometieron a la justicia
de Dios. Porque el fin de la ley es
Cristo, para justificacion de todo el
que cree » (Rm 10,3-4). Esta justicia
de Dios es la misericordia concedida
a todos como gracia en razon de la
muerte y resurreccion de Jesucristo.
La Cruz de Cristo, entonces, es el
juicio de Dios sobre todos nosotros y
sobre el mundo, porque nos ofrece la
certeza del amor y de la vida nueva.

22. El Jubileo lleva también consigo
la referencia a la indulgencia. En el
Afio Santo de la Misericordia ella
adquiere una relevancia particular.
El perdon de Dios por nuestros
pecados no conoce limites. En la
muerte y resurreccion de Jesucristo,
Dios hace evidente este amor que es
capaz incluso de destruir el pecado
de los hombres. Dejarse reconciliar
con Dios es posible por medio del
misterio pascual y de la mediacion
de la Iglesia. Asi entonces, Dios esta
siempre disponible al perdon y



nunca se cansa de ofrecerlo de
manera siempre nueva e inesperada.
Todos nosotros, sin embargo, vivimos
la experiencia del pecado. Sabemos
que estamos llamados a la perfeccion
(cfr Mt 5,48), pero sentimos fuerte el
peso del pecado. Mientras
percibimos la potencia de la gracia
que nos transforma,
experimentamos también la fuerza
del pecado que nos condiciona. No
obstante el perdon, llevamos en
nuestra vida las contradicciones que
son consecuencia de nuestros
pecados. En el sacramento de la
Reconciliacion Dios perdona los
pecados, que realmente quedan
cancelados; y sin embargo, la huella
negativa que los pecados tienen en
nuestros comportamientos y en
nuestros pensamientos permanece.
La misericordia de Dios es incluso
mas fuerte que esto. Ella se
transforma en indulgencia del Padre
que a través de la Esposa de Cristo
alcanza al pecador perdonado y lo



libera de todo residuo, consecuencia
del pecado, habilitdndolo a obrar con
caridad, a crecer en el amor mas
bien que a recaer en el pecado.

La Iglesia vive la comunion de los
Santos. En la Eucaristia esta
comunion, que es don de Dios, actua
como union espiritual que nos une a
los creyentes con los Santos y los
Beatos cuyo numero es incalculable
(cfr Ap 7,4). Su santidad viene en
ayuda de nuestra fragilidad, y asi la
Madre Iglesia es capaz con su
oracion y su vida de encontrar la
debilidad de unos con la santidad de
otros. Vivir entonces la indulgencia
en el Afio Santo significa acercarse a
la misericordia del Padre con la
certeza que su perdon se extiende
sobre toda la vida del creyente.
Indulgencia es experimentar la
santidad de la Iglesia que participa a
todos de los beneficios de la
redencion de Cristo, porque el
perdon es extendido hasta las



extremas consecuencias a la cual
llega el amor de Dios. Vivamos
intensamente el Jubileo pidiendo al
Padre el perdon de los pecados y la
dispensacion de su indulgencia
misericordiosa.

23. La misericordia posee un valor
que sobrepasa los confines de la
Iglesia. Ella nos relaciona con el
judaismo y el Islam, que la
consideran uno de los atributos mas
calificativos de Dios. Israel primero
que todo recibio esta revelacion, que
permanece en la historia como el
comienzo de una riqueza
inconmensurable de ofrecer a la
entera humanidad. Como hemos
visto, las paginas del Antiguo
Testamento estan entretejidas de
misericordia porque narran las obras
que el Sefor ha realizado en favor de
su pueblo en los momentos mas
dificiles de su historia. El Islam, por
su parte, entre los nombres que le
atribuye al Creador esta el de



Misericordioso y Clemente. Esta
invocacion aparece con frecuencia
en los labios de los fieles
musulmanes, que se sienten
acompafados y sostenidos por la
misericordia en su cotidiana
debilidad. También ellos creen que
nadie puede limitar la misericordia
divina porque sus puertas estan
siempre abiertas.

Este Afio Jubilar vivido en la
misericordia pueda favorecer el
encuentro con estas religiones y con
las otras nobles tradiciones
religiosas; nos haga mas abiertos al
dialogo para conocerlas y
comprendernos mejor; elimine toda
forma de cerrazon y desprecio, y
aleje cualquier forma de violencia y
de discriminacion.

24. El pensamiento se dirige ahora a
la Madre de la Misericordia. La
dulzura de su mirada nos acompafie
en este Afio Santo, para que todos



podamos redescubrir la alegria de la
ternura de Dios. Ninguno como
Maria ha conocido la profundidad el
misterio de Dios hecho hombre. Todo
en su vida fue plasmado por la
presencia de la misericordia hecha
carne. La Madre del Crucificado
Resucitado entro en el santuario de
la misericordia divina porque
participd intimamente en el misterio
de su amor.

Elegida para ser la Madre del Hijo de
Dios, Maria estuvo preparada desde
siempre para ser Arca de la Alianza
entre Dios y los hombres. Custodid
en su corazon la divina misericordia
en perfecta sintonia con su Hijo
Jesus. Su canto de alabanza, en el
umbral de la casa de Isabel, estuvo
dedicado a la misericordia que se
extiende « de generacion en
generacion » (Lc 1,50). También
nosotros estabamos presentes en
aquellas palabras proféticas de la
Virgen Maria. Esto nos servira de



consolacion y de apoyo mientras
atravesaremos la Puerta Santa para
experimentar los frutos de la
misericordia divina.

Al pie de la cruz, Maria junto con
Juan, el discipulo del amor, es testigo
de las palabras de perdon que salen
de la boca de Jesus. El perdon
supremo ofrecido a quien lo ha
crucificado nos muestra hasta donde
puede llegar la misericordia de Dios.
Maria atestigua que la misericordia
del Hijo de Dios no conoce limites y
alcanza a todos sin excluir ninguno.
Dirijamos a ella la antigua y siempre
nueva oracion del Salve Regina, para
que nunca se canse de volver a
nosotros sus 0jos misericordiosos y
nos haga dignos de contemplar el
rostro de la misericordia, su Hijo
Jesus.

Nuestra plegaria se extienda también
a tantos Santos y Beatos que han
hicieron de la misericordia su mision



de vida. En particular el pensamiento
se dirige a la grande apostol de la
misericordia, santa Faustina
Kowalska. Ella que fue llamada a
entrar en las profundidades de la
divina misericordia, interceda por
nosotros y nos obtenga vivir y
caminar siempre en el perdon de
Dios y en la inquebrantable
confianza en su amor.

25. Un Afio Santo extraordinario,
entonces, para vivir en la vida de
cada dia la misericordia que desde
siempre el Padre dispensa hacia
nosotros. En este Jubileo dejémonos
sorprender por Dios. El nunca se
cansa de destrabar la puerta de su
corazon para repetir que nos amay
quiere compartir con nosotros su
vida. La Iglesia siente la urgencia de
anunciar la misericordia de Dios. Su
vida es auténtica y creible cuando
con conviccion hace de la
misericordia su anuncio. Ella sabe
que la primera tarea, sobre todo en



un momento como el nuestro, lleno
de grandes esperanzas y fuertes
contradicciones, es la de introducir a
todos en el misterio de la
misericordia de Dios, contemplando
el rostro de Cristo. La Iglesia esta
llamada a ser el primer testigo veraz
de la misericordia, profesandola y
viviéndola como el centro de la
Revelacion de Jesucristo. Desde el
corazon de la Trinidad, desde la
intimidad mas profunda del misterio
de Dios, brota y corre sin parar el
gran rio de la misericordia. Esta
fuente nunca podra agotarse, sin
importar cuantos sean los que a ella
se acerquen. Cada vez que alguien
tendra necesidad podra venir a ella,
porque la misericordia de Dios no
tiene fin. Es tan insondable es la
profundidad del misterio que
encierra, tan inagotable la riqueza
que de ella proviene.

En este Afio Jubilar la Iglesia se
convierta en el eco de la Palabra de



Dios que resuena fuerte y decidida
como palabra y gesto de perdon, de
soporte, de ayuda, de amor. Nunca se
canse de ofrecer misericordia y sea
siempre paciente en el confortar y
perdonar. La Iglesia se haga voz de
cada hombre y mujer y repita con
confianza y sin descanso: «
Acuérdate, Sefor, de tu misericordia
y de tu amor; que son eternos » (Sal
25,6).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
11 de abril, Vigilia del Segundo
Domingo de Pascua o de la Divina
Misericordia, del Afio del Sefior 2015,
tercero de mi pontificado.

Franciscus

[1] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 4.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html

[2] Discurso de apertura del Conc.
Ecum. Vat. II, Gaudet Mater Ecclesia,
11 de octubre de 1962, 2-3.

[3] Alocucion en la ultima sesion
publica, 7 de diciembre de 1965.

[4] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 16; Const.
past. Gaudium et spes, 15.

[5] Santo Tomds de Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 30, a. 4.

[6] XXVI domingo del tiempo
ordinario. Esta colecta se encuentra
ya en el Siglo VIII, entre los textos
eucologicos del Sacramentario
Gelasiano (1198).

[7] Cfr Hom. 21: CCL 122, 149-151.
[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 24.
[9]I N, 2.

[10] Juan Pablo II, Carta Enc. Dives in
misericordia, 15.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref2
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref10
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html

[11] Ibid., 13.
[12] Palabras de luz y de amor, 57.
[13] Enarr. in Ps. 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/escuche-en-
audio-la-misericordiae-vultus/
(20/12/2025)


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref13
https://opusdei.org/es-cr/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/es-cr/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/es-cr/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/

	Audio de la bula "Misericordiae Vultus"

