
opusdei.org

El trabajo del beato
Álvaro del Portillo
en la génesis del
decreto
Presbyterorum
ordinis del Concilio
Vaticano II

Conferencia de Mons. Javier
Echevarría en Valencia en el
ciclo “Diálogos de Teología
Almudí”.

17/04/2015



El trabajo del beato Álvaro del
Portillo en la génesis del decreto 
Presbyterorum ordinis del
Concilio Vaticano II

Mons. Javier Echevarría, Prelado
del Opus Dei

Valencia, 17 de abril 2015

Para situarnos ante la génesis y
contenido del decreto Presbyterorum
ordinis, sobre el ministerio y la vida
de los presbíteros, resulta útil
mencionar brevemente las
vicisitudes por las que pasó su
elaboración, tanto a lo largo de la
fase preparatoria del Concilio como
durante el período propiamente
conciliar. También habrá que tener
en cuenta la historia de los diversos
esquemas De Ecclesia —que
desembocaron en la constitución
dogmática Lumen gentium—, ya que
las cuestiones sobre el sacerdocio allí
tratadas repercutieron



inmediatamente en la elaboración
del decreto sobre los presbíteros.

I. Una breve introducción histórica

Es conocido que, para determinar los
temas que habrían de tratarse en el
Concilio, se pidió el parecer de todos
los Obispos del mundo, de la Curia
Romana y de las Universidades de la
Iglesia. Las propuestas, muy
numerosas, se distribuyeron entre
diez comisiones y tres secretariados;
se redactó un número muy elevado
de esquemas de posibles
documentos, que se deberían
estudiar y trabajar en la Asamblea
conciliar.

Consta también que este abundante
material previo fue desechado casi
totalmente por los Padres
conciliares. Las razones eran
múltiples, aunque, en definitiva, cabe
reducirlas a a dos:



a) En esos esquemas se afrontaban
cuestiones muy diversas y sucedía
que, en muchos casos, faltaba un hilo
conductor.

b) La elaboración de esos proyectos
se apoyaba por lo general en el
recurso, considerado entonces
suficientemente sólido, a la teología
que se había forjado a lo largo de
siglos, sin intentar una mayor
profundización en la doctrina. Por lo
que se refiere al sacerdocio, la
opinión común sostenía que los
presbíteros poseían la plenitud del
sacerdocio, ya que su potestad
principal se centra en la gran
responsabilidad de consagrar el
cuerpo y la sangre de Cristo al
celebrar la Santa Misa; todas las
demás funciones sacerdotales
estaban subordinadas a esta 
potestas. Por eso, era doctrina
bastante difundida que el episcopado
no constituía el grado más alto del
sacramento del Orden; se entendía



como un poder añadido —la
jurisdicción— al que ya poseían los
presbíteros, con el fin de organizar y
gobernar la Iglesia.

Enseguida se consideró que esta
visión de la Jerarquía adolecía de un
defecto singular: la escasa
consideración de la Iglesia como 
communio, que algunos teólogos
habían ido desarrollando en la
primera mitad del siglo XX.

Charles Moeller reflejó de manera
penetrante esta situación cuando, en
un comentario de varios autores
sobre la constitución Lumen gentium,
publicado en 1965, inició su escrito
con las siguientes palabras: «Si
alguien, en enero de 1959, hubiera
dicho que pocos años después [en
1964], se iba a promulgar una
constitución dogmática sobre la
Iglesia, hubiera sido considerado un
cándido soñador»[1].



Las sesiones conciliares comenzaron
el 11 de octubre de 1962. A medida
que progresaba el trabajo, se fue
haciendo más evidente la necesidad
de ahondar en las raíces
eclesiológicas de muchos de los
temas que se iban abordando. Por lo
que se refiere al presbiterado, en
octubre de 1963, en la segunda sesión
conciliar, bastantes Padres
mostraron su insatisfacción, porque
—como hizo notar uno de ellos— el
párrafo del esquema De Ecclesia
dedicado al sacerdocio ministerial de
los presbíteros era muy breve —
media página escasa, afirmó, frente a
las nueve páginas dedicadas al
episcopado— y marcadamente pobre
de contenido. Se hacía notar que esa
exposición constituiría un motivo de
decepción para los sacerdotes, pues
podrían pensar que el Concilio no
prestaba suficiente atención al gran
servicio a la Iglesia que su misión
merecía.



Para paliar esos inconvenientes sin
modificar el esquema sobre la
Iglesia, se sugirió la posibilidad de
preparar un mensaje de los Padres
conciliares a los presbíteros. Un
proyecto de ese mensaje se sometió
al parecer de la Asamblea; pero
fueron tantas las enmiendas
propuestas, que la segunda sesión del
Concilio concluyó sin que el mensaje
se hubiera completado y, por tanto,
no llegó a enviarse.

Al mismo tiempo, algunas
intervenciones de los Padres
conciliares habían apuntado, aunque
vagamente, a la necesidad de
ahondar más y más en los avances de
la eclesiología de comunión; ahí se
encontrarían las bases estructurales
para la revisión y sucesiva nueva
redacción del número del esquema 
De Ecclesia en el que se trataba
específicamente de los presbíteros.
Estas nuevas ideas ayudaron a
entender que no era necesario enviar



un mensaje específico a los
presbíteros, y que se requería
afrontar con profundidad este tema
de vital importancia para la Iglesia.

Como ya he señalado, los Padres
conciliares coincidían en que existía,
en general, una falta de reflexión
global sobre la Iglesia. En esta línea,
en el proyecto de constitución
dogmática sobre la Iglesia, estudiado
durante la segunda sesión conciliar
(1963), al capítulo I, sobre el misterio
de la Iglesia, seguía el capítulo II,
sobre la jerarquía, y sólo en el
capítulo III se exponía la doctrina de
la Iglesia como pueblo de Dios y, en
particular, la importancia y relieve
de los laicos. Las observaciones y
propuestas de enmienda por parte de
los Padres condujeron a la decisión
aclaratoria de que al pueblo de Dios
—al que pertenecen por igual tanto
quienes forman parte de la jerarquía
como los fieles laicos— se dedicase el
capítulo II, después de ilustrar el



misterio de la Iglesia en su conjunto,
ya que la condición de miembro del
pueblo de Dios (christifidelis) es
común a todos los bautizados, laicos
o ministros ordenados. Y sólo
después se debería tratar de la
constitución jerárquica de la Iglesia
(capítulo III) y de los laicos (capítulo
IV).

II. La elaboración del decreto
sobre los presbíteros

La redacción del decreto que
finalmente se promulgó con las
palabras iniciales Presbyterorum
ordinis fue encomendada a la
Comisión conciliar para la disciplina
del clero y del pueblo cristiano.

En el título de esa Comisión se
distinguía impropiamente entre el
clero y el pueblo cristiano; reflejo de
una situación que, como hemos visto,
se fue superando poco a poco. Por lo
que se refiere al pueblo cristiano, en
la etapa preparatoria se habían



elaborado varios esquemas sobre la
cura de almas, la catequesis y las
asociaciones de fieles[2]. En cuanto a
la disciplina del clero, en esa fase
preparatoria se habían redactado
ocho esquemas; algunos trataban de
cuestiones demasiado específicas,
como la provisión, unión y división
de parroquias, el modo de vestir y la
tonsura de los clérigos, o la
ordenación de quienes habían sido
ministros de una confesión cristiana
no católica. Todos eran aspectos
prácticos del ministerio y de la vida
sacerdotal, pero sin ahondar en una
verdadera teología del presbiterado.

Ya iniciada la primera sesión del
Concilio, con fecha 8 de noviembre
de 1962, don Álvaro del Portillo fue
nombrado secretario de esta
Comisión. Su presidente era el
cardenal Ciriaci, que, por motivos de
salud, le confiaba habitualmente la
tarea de dirigir y coordinar los
trabajos de los miembros y peritos



que integraban ese organismo.
Naturalmente, mantenía
constantemente informado al
Presidente sobre el desarrollo y
avance de los trabajos. Pienso que
esta manera de ocuparse de la tarea
encomendada constituye un motivo
más para agradecer la dedicación
incansable del actual beato, siempre
movido por su afán de servir a la
Iglesia y por su serio y responsable
amor al sacerdocio, que produjo
como fruto importantísimo del
Concilio la promulgación del decreto 
Presbyterorum ordinis[3]. No pocos
Padres y teólogos lo consideraron de
singular importancia por su riqueza
doctrinal y pastoral. Por eso, al
describir el contenido del decreto,
utilizaré algunos párrafos tomados
de los escritos del mismo don Álvaro
del Portillo sobre el sacerdocio.

Sin que entrañe una digresión, me
parece de singular relieve el hecho
de que, a lo largo de la Causa de



canonización de don Álvaro, muchos
testigos han puesto de manifiesto que
sabía crear a su alrededor un eficaz
clima de confianza y de trabajo en
equipo. Ya antes de su participación
en el Concilio era muy conocido en
España y en Italia, especialmente por
su simpatía humana, su sencillez
sacerdotal, su honda preparación
teológica y canonística; cualidades
que día a día procuraba mejorar
para el mejor servicio de la Iglesia,
de la Prelatura del Opus Dei, de las
almas. Fue estimado por los
Pontífices romanos a los que conoció
personalmente; desde Pío XII, cuando
Álvaro del Portillo era un joven
ingeniero de caminos, hasta Juan
XXIII y Pablo VI, que le manifestaron
gran afecto y cercanía; y, ya después
del Concilio, por san Juan Pablo II, a
quien trató con continuidad y con
sentido de estrecha filiación durante
los años de su servicio pastoral a la
Iglesia como Prelado del Opus Dei.



Un respeto y admiración que era
compartido por muchas personas de
la Curia Romana; desde cardenales y
obispos hasta oficiales: no en vano
colaboró con varias Congregaciones
y Pontificios Consejos durante
muchos años. Resultaba admirable
su capacidad de entablar amistad
con todo tipo de personas, a quienes
procuraba servir en todo lo que
estaba su alcance. Muchos
manifestaron su alegría al conocer su
elección al frente del Opus Dei, tras
el fallecimiento de san Josemaría. Y,
conociendo a don Álvaro, no se
extrañaron de que en un momento
crucial (como es el fallecimiento del
fundador de una institución de la
Iglesia), en el Opus Dei no se
verificara ningún terremoto; no sólo
por la unidad de los fieles, sino por el
prestigio interno y externo de que
gozaba el primer sucesor de san
Josemaría.



Aunque don Álvaro mantenía una
delicada reserva sobre su trabajo en
el Concilio, conservo con
agradecimiento a Dios muchos
recuerdos de mi vida cerca de tan
buen servidor de la Iglesia, en
aquellos años, y soy testigo de su
dedicación abnegada y constante al
encargo que había recibido.
Trabajaba con frecuencia hasta horas
avanzadas de la noche, a la vez que
esas ocupaciones no hicieron que
disminuyera su dedicación a las
tareas del Opus Dei, en su ayuda al
fundador como Secretario General.

Estuve asimismo habitualmente
presente en los almuerzos y
sobremesas con muchos Padres y
peritos conciliares, invitados por san
Josemaría Escrivá a través del beato
Álvaro[4]. Con frecuencia se me
ofreció ocasión de participar como
testigo —interviniendo lo menos
posible— en conversaciones de san
Josemaría con el beato Álvaro sobre



temas relacionadas con el sacerdocio,
no en la tarea que desarrollaba en el
Concilio. Esos diálogos sin duda
ayudaron a don Álvaro a la hora de
proponer soluciones a las cuestiones
que surgían en el Aula conciliar o en
las diferentes Comisiones, para
después someterlas a estudio
detenido por la Comisión conciliar de
la que era secretario.

El venerado cardenal Augustin
Mayer, que trabajó en la Comisión
conciliar encargada de preparar el
decreto sobre la formación
sacerdotal, expresó bastantes veces
su gratitud a monseñor del Portillo,
que había enriquecido el estudio y
las conclusiones del documento
preparado por dicha Comisión.

Volviendo ahora al tema que
directamente nos ocupa, durante la
primera sesión del Concilio (octubre
— diciembre de 1962) la Comisión
para la disciplina del clero y del



pueblo cristiano se mantuvo a la
espera de indicaciones concretas de
la Secretaría regentada por
monseñor Pericle Felici, sobre cómo
se debían estudiar las diversas
cuestiones pertinentes. Finalizada
esa sesión, fue evidente que los
trabajos conciliares no procedían con
la fluidez esperada. Con este motivo,
en enero de 1963, la Comisión
coordinadora redujo drásticamente
el número de proyectos que habrían
de examinarse en la Asamblea
general y confió a la Comisión para la
disciplina del clero y del pueblo
cristiano el encargo de redactar,
sobre la base de tres esquemas
elaborados en la fase preparatoria,
un proyecto de decreto sobre los
clérigos, dividido en tres Capítulos: I.
La santidad de los clérigos. II. El
estudio y la ciencia pastoral de los
clérigos III. La administración de los
bienes eclesiásticos. Se añadía, como
apéndice, una breve exhortación



sobre la distribución del clero en el
mundo.

Como puede apreciarse, ese proyecto
comprendía temas pastorales y
prácticos que se consideraba
oportuno tratar en un único
documento; y, por lo que se refiere a
la teología del sacerdocio, se
sobreentendía que, si hubiera que
sugerir alguna aportación —aunque
entonces no se consideraba necesaria
—, el lugar adecuado para
proponerla sería en el esquema De
Ecclesia, entonces en elaboración. La
Comisión para la disciplina del clero
y del pueblo cristiano redactó el
esquema De clericis, que se trasladó a
los Padres conciliares para que
transmitieran por escrito sus
observaciones y propuestas de
enmienda.

El Concilio, como he anotado,
avanzaba con lentitud. Por este
motivo, terminada la segunda sesión,



la Comisión coordinadora decidió un
nuevo recorte de los documentos que
habían de estudiarse en la Asamblea.
Y dispuso que el esquema De clericis
se redujese drásticamente a sus
puntos esenciales y quedase
sintetizado en unos breves
enunciados o propositiones. Se
preparó entonces el esquema de
proposiciones De sacerdotibus —no
ya De clericis— que, en una
redacción sucesiva, se tituló De vita
et ministerio sacerdotali. Como había
sucedido el año anterior, para
subsanar la brevedad de ese texto
dedicado a los sacerdotes, la
Comisión para la disciplina del clero
y del pueblo cristiano pidió a la
Comisión coordinadora autorización
para volver a redactar un proyecto
de mensaje de los Padres a los
presbíteros del mundo entero.

Esas propositiones se discutieron por
primera vez en el aula conciliar del
13 al 15 de octubre de 1964. La



votación del texto puso de relieve
que los Padres deseaban un
documento bastante más amplio y
orgánico sobre el sacerdocio. Como
refiere el Cardenal Julián Herranz,
entonces ayudante del secretario de
la Comisión conciliar, el rechazo de
un proyecto tan recortado fue
acogido con inmensa alegría por don
Álvaro y también por los miembros
de la Comisión, que habían acatado
muy a su pesar las disposiciones
anteriores de reducir el esquema a
unos enunciados casi telegráficos. En
efecto, era vivo deseo de todos
ofrecer a los sacerdotes un texto que
pudieran acoger con satisfacción, por
su papel relevante e imprescindible
en la Iglesia[5]. De este modo se
abandonó por segunda vez el
proyecto de un mensaje a los
presbíteros.

La Comisión sobre la disciplina del
clero y del pueblo cristiano trabajó
con intensidad para desarrollar la



teología del sacerdocio, esbozada en
el n. 28 de Lumen gentium, sobre los
presbíteros y su misión en la Iglesia.
Establecidas estas bases, seguían
lógicamente las disposiciones
pastorales, disciplinares y ascéticas.
Un mes más tarde, el 20 de
noviembre de 1964, víspera de la
promulgación de la constitución
dogmática Lumen gentium y del final
de la tercera sesión conciliar, se
entregó a los Padres el proyecto
impreso del decreto De ministerio et
vita presbyterorum. El trabajo de don
Álvaro como secretario de la
Comisión fue ímprobo, pues se
consiguió llevar a puerto esa tarea en
un brevísimo lapso de tiempo. Por
otro lado, era ardua la labor de
estudio, de conversaciones comunes
y personales con las setenta personas
de diecisiete nacionalidades —entre
cardenales, obispos y peritos teólogos
y canonistas— que componían la
Comisión. A pesar de la escasez de
horas, entre los componentes de la



Comisión se manifestó
particularmente contento monseñor
Marty, entonces arzobispo de Reims
y más tarde cardenal y arzobispo de
París; e igualmente los expertos que
colaboraban más directamente, entre
los que me place recordar a
monseñor Onclin (decano de la
Facultad de derecho canónico de
Lovaina) y el padre Lecuyer, de los
Misioneros del Espíritu Santo[6].

Este nuevo proyecto de decreto se
discutió durante la cuarta y última
sesión del Concilio, los días 14-16 y
25-26 de octubre de 1965, y fue
aprobado prácticamente por
unanimidad como base para una
reelaboración, que la Comisión
realizó en menos de veinte días, de
manera que el nuevo texto pudo
someterse a votación en el aula
conciliar los días 12 y 13 de
noviembre de 1965, obteniendo una
amplia aprobación de cada uno de
sus capítulos y artículos. No faltaron,



sin embargo, propuestas de
enmienda, en atención a las cuales se
revisó y se volvió a imprimir; y en
ese intervalo, quienes intervinieron
en los trabajos alababan la capacidad
de síntesis y la profundidad teológica
y canonística del Secretario, que
encontraba los modos redaccionales
más oportunos. Finalmente, el
decreto pasó a votación el 2 de
diciembre de 1965, obteniendo 2.243 
placet y 11 non placet.

Este documento, el decreto 
Presbyterorum ordinis, acerca del
ministerio y vida de los presbíteros,
fue promulgado por Pablo VI el 7 de
diciembre de 1965, víspera de la
clausura solemne del Concilio. Unos
días después, el cardenal Pietro
Ciriaci escribió a don Álvaro una
carta de la que tomo algunos
párrafos:

«Con la aprobación definitiva del
pasado 7 de diciembre se ha



concluido felizmente, gracias a Dios,
el gran trabajo de nuestra Comisión,
que ha podido de este modo conducir
a puerto su decreto, que no es el
último en importancia entre los
decretos y constituciones
conciliares». Y tras haber recordado
con alegría «la votación
plebiscitaria», el presidente de la
Comisión que lo había elaborado
añade: «Sé bien cuánta parte ha
tenido en todo esto su trabajo sabio,
tenaz y amable que, respetando
siempre la libertad de opinión de los
demás, ha mantenido una línea de
fidelidad a los grandes principios
orientadores de la espiritualidad
sacerdotal. Cuando informe al Santo
Padre no dejaré de señalar todo esto.
Mientras tanto, deseo que le llegue,
con un cálido aplauso, mi
agradecimiento más sincero»[7].

III. Las coordenadas del decreto



Este decreto tiene como base el
actual n. 28 de la constitución
dogmática Lumen gentium, que
presupone la realidad del sacerdocio
común de todos fieles (capítulo II de
esa constitución) y la doctrina sobre
el sacerdocio ministerial, enunciada
en los números que tratan de los
obispos (capítulo III). Dentro de este
capítulo, el número 28 de Lumen
gentium comienza poniendo el
sacerdocio de los presbíteros en
relación con la consagración y
misión de Jesucristo, así como con la
jerarquía eclesiástica en su conjunto;
prosigue con la descripción de los
vínculos que unen al presbítero con
su Obispo, con sus hermanos del
presbiterio, con los demás fieles y
con todos los hombres, llamados a
pertenecer al pueblo de Dios.

El binomio consagración-misión,
sobre el telón de fondo de la
comunión eclesial, constituye las
coordenadas sobre las que se



desarrolla la exposición conciliar en
torno el sacerdocio. La novedad no
consiste en reformar la doctrina
precedente, sino en encuadrarla,
como escribe el beato Álvaro, dentro
de su natural marco cristológico y
eclesiológico; es decir en el marco de
«la misión de la Iglesia recibida de
Jesucristo», [que] «es única, y su
cumplimiento se encomienda a todos
los miembros del Pueblo de Dios que,
por los Sacramentos de iniciación, se
hacen partícipes del sacerdocio de
Cristo [sacerdocio común] (...). Una
sola misión, de contenido universal,
y, para cumplirla, un solo sacerdocio,
del que participan, aunque de modo
diverso, todos los miembros del
Pueblo de Dios»[8].

Dentro de esa unidad, el sacramento
del Orden «es fundamentalmente y
antes que cualquier otra cosa, una
configuración, una transformación
sacramental y misteriosa de la
persona del hombre-sacerdote en la



persona del mismo Cristo, único
Mediador»[9], mediante la cual el
sacerdote queda sellado con un
carácter indeleble y constituido
perpetuo ministro para la
predicación del Evangelio, para
dirigir pastoralmente a los fieles y
para celebrar el culto divino,
funciones que convergen y alcanzan
su culmen en la celebración de la
Eucaristía, que —como leemos en 
Presbyterorum ordinis, n. 14, con una
expresión que el beato Álvaro había
escuchado tantas veces a san
Josemaría— es centrum ac radix, el
centro y la raíz de la vida de cada
sacerdote y de toda la Iglesia. En
efecto, también con palabras de 
Presbyterorum ordinis (n. 5), «los
otros sacramentos, así como todos los
ministerios eclesiásticos y las obras
de apostolado están estrechamente
unidos a la Sagrada Eucaristía y a
ella se ordenan (...). Por eso, la
Eucaristía aparece como la fuente y



la cumbre de toda la
evangelización».

En torno al binomio mencionado,
consagración-misión del sacerdote,
se advirtieron entre los Padres
conciliares dos tendencias, que
acentuaban respectivamente la
consagración o la misión. Don Álvaro
del Portillo describe así la situación:
«A lo largo de los debates conciliares
en torno al Decreto sobre los
presbíteros se habían manifestado
dos posiciones que, consideradas
separadamente, podían parecer
opuestas y aun contradictorias entre
sí: se insistía, por una parte, en el
aspecto de la evangelización, en el
anuncio del Mensaje de Cristo a los
hombres; por otra, se ponía el acento
sobre el culto y la adoración de Dios
como fin al que todo debe tender en
el ministerio y en la vida de los
presbíteros. Se hacía necesario un
esfuerzo de síntesis, de conciliación,
y la Comisión puso todo su empeño



en armonizar esas dos concepciones,
que no eran opuestas ni, por tanto, se
excluían mutuamente»[10].

Según los comentarios de los
miembros de la Comisión, resultó
decisiva la labor de encaje y de
concordia prestada por don Álvaro,
sin cansancio y con una responsable
aportación para llegar a la
conclusión deseada. «Estas dos
diversas posiciones doctrinales sobre
el sacerdocio —prosigue monseñor
del Portillo en su escrito— alcanzan,
en efecto, pleno relieve y significado
cuando se integran dentro de una
síntesis total, que haga ver cómo esos
dos aspectos son facetas
absolutamente inseparables entre sí,
que se complementan y se dan
mutuo resalte: el ministerio a favor
de los hombres sólo se entiende
como servicio prestado a Dios (cfr. 
Rm 1, 9) y, a su vez, la gloria de Dios
exige que el presbítero sienta ansia
de unir a su alabanza la de todos los



hombres (...). Se presenta, por tanto,
una perspectiva dinámica del
ministerio sacerdotal que,
anunciando el Evangelio, engendra
la fe en los que aún no creen (cfr. Rm
12, 1) para que, perteneciendo al
pueblo de Dios, unan su sacrificio al
de Cristo, formando un solo cuerpo
con Él»[11].

Encontramos confirmación a estas
palabras en el n. 2 de Presbyterorum
ordinis: «Por el ministerio de los
presbíteros se consuma el sacrificio
espiritual de los fieles en unión con
el sacrificio de Cristo, Mediador
único, que, por las manos de los
presbíteros y en nombre de toda la
Iglesia, se ofrece de modo incruento
y sacramental en la Eucaristía, hasta
que el Señor mismo retorne. A esto
tiende y en esto se consuma el
ministerio de los presbíteros».

El Santo Padre Francisco insiste sin
cesar en una Iglesia que no puede



permanecer cerrada en sí misma,
sino que ha de salir hacia todos los
hombres, pero siempre en unión
estrecha con Jesucristo. Vale la pena
citar aquí unas recientes palabras
suyas al clero de Nápoles:

«Quiero concluir con tres
consideraciones. Primera, la
adoración. «¿Rezas?—» — «Sí, rezo.
Pido, doy gracias, alabo al Señor» —
«Pero, ¿adoras al Señor?—». Hemos
perdido el sentido de la adoración a
Dios, es preciso recuperarlo.
Segunda: tú no puedes amar a Jesús
sin amar a su Esposa. El amor a la
Iglesia: hemos conocido a tantos
sacerdotes que amaban a la Iglesia, y
se notaba que la amaban. Tercera —y
esto es importante— el celo
apostólico, es decir, el afán
misionero. El amor a la Iglesia te
lleva a darla a conocer, a salir de ti
mismo para ir fuera a predicar la
Revelación de Jesús, pero te empuja
asimismo a salir de ti para ir a la otra



trascendencia, a la adoración. En el
ámbito del afán misionero, me
parece que la Iglesia deba caminar
con más rapidez, convertirse más
profundamente, porque la Iglesia no
es una ONG, es la Esposa de Cristo,
que posee el tesoro más grande:
Jesús. Su misión, la razón de su
existencia es precisamente ésta:
evangelizar, es decir, llevar a Jesús.
Adoración, amor a la Iglesia y afán
misionero. Éstas son las
consideraciones espontáneas que
han venido a mi mente en este
momento»[12].

IV. Estructura y contenido de
"Presbyterorum ordinis"

El decreto Presbyterorum ordinis se
nos presenta como un texto
orgánicamente estructurado. La
introducción expone el profundo
interés de seguir desarrollando la
doctrina sobre el presbiterado, ya
tratada en la constitución sobre la



Sagrada Liturgia y en la constitución
dogmática Lumen gentium. Se
continúa con tres capítulos: 1) el
presbiterado en la misión de la
Iglesia; 2) el ministerio de los
presbíteros; 3) la vida de los
presbíteros.

El segundo capítulo, el más extenso
(nn. 4-11), expone las funciones
sacerdotales: predicar la palabra de
Dios, ser ministros de los
sacramentos, sobre todo de la
Sagrada Eucaristía, y educadores en
la fe del Pueblo de Dios, expresión
que se emplea en este lugar como
sinónimo de cura pastoral de los
fieles. En la realización de esta tarea,
se examinan a continuación las
relaciones de los presbíteros con sus
obispos, con sus hermanos en el
presbiterio y con los fieles laicos.

El lenguaje es prevalentemente
teológico en su primera parte y, sin
perder este carácter, en la segunda



parte comienzan a aparecer algunas
consecuencias pastorales, ascéticas y
disciplinares. Estas últimas se irían
poniendo en práctica y tendrían su
formulación jurídica mediante
sucesivos documentos pontificios
postconciliares y, finalmente, en el
Código de Derecho Canónico de 1983
o en el Código de los Cánones de las
Iglesias Orientales de 1990.

Entre esas consecuencias ascéticas y
pastorales, podemos subrayar aquí la
constitución del consejo presbiteral
(n. 7), así como las reflexiones que se
exponen, en el n. 8, sobre el vínculo
sacramental de fraternidad existente
entre todos los presbíteros,
especialmente entre aquellos que
forman un mismo presbiterio
diocesano, unidos entre sí por
especiales lazos de caridad
apostólica, de ministerio y de
fraternidad. Nadie puede vivir
aislado, todos necesitamos el apoyo
cordial de hermanos con los que



coincidimos frecuentemente y que
nos miren con afecto, adviertan lo
que necesitemos, contribuyan a
nuestra sonrisa y nos apoyen en
nuestra vida diaria. El texto prosigue
pormenorizando las relaciones entre
sacerdotes jóvenes y menos jóvenes,
y expresa asimismo gran estima
hacia las asociaciones que
promueven la santidad del clero en
el ejercicio del ministerio. El número
que comentamos se cierra
recordando la especial solicitud que
deben mostrar los sacerdotes, para
desvivirse por aquellos hermanos
que pasan por momentos de
dificultad.

Las relaciones del presbítero con los
laicos (n. 9) se exponen desde una
perspectiva de servicio, y también de
reconocimiento de la función que
corresponde a éstos en la Iglesia y en
la sociedad civil. Me atrevo a decir
que el sacerdote ha de aprender cada
día a querer a las almas, una por



una, sin exceptuar ninguna. Tanto en
el trato individual con cada una de
las personas como en la pastoral de
la familia —el gran reto de nuestros
días— y, en general, de la comunidad
cristiana, el presbítero ha de buscar
continuamente hacerse todo para
todos, como exhorta san Pablo (cfr. 1 
Cor 9, 22), contribuyendo a crear a su
alrededor esa «alegría del Evangelio
—de la que habla el Papa Francisco—
que llena el corazón y la vida entera
de los que se encuentran con Jesús.
Quienes se dejan salvar por Él
quedan libres del pecado, de la
tristeza, del vacío interior, del
aislamiento. Con Jesucristo nace
siempre y renace la alegría»[13]. De
ese modo, crecerá en el pueblo de
Dios —sacerdotes y laicos— el afán
por salir a la búsqueda de otras
muchas almas, para que lleguen a
participar de ese gozo sobrenatural y
humano que no cabe en un corazón,
por grande que sea, y pugna siempre
por rebosar y extenderse sin límites.



Tomando como punto de partida la
solicitud por toda la Iglesia, el n. 10
enumera también algunas medidas
prácticas: la reforma de la
incardinación, para concretarla en
modos elásticos, y la realización de
peculiares tareas pastorales, que
redunden en beneficio de aquellas
iglesias particulares en las que se
lleven a cabo, mediante diócesis o
prelaturas personales que se inserten
armónicamente en la organización
jerárquica de la Iglesia, como
recuerda la Communionis notio[14].

Se cierra este capítulo II con el n. 11
del decreto, sobre las vocaciones al
sacerdocio, que han de ser objeto de
una solicitud constante por parte de
toda la Iglesia y de manera especial
en los obispos y presbíteros. Como
puede comprobarse en el archivo del
beato Álvaro del Portillo, este
número del decreto originó un
conflicto de competencia, que se
prolongó desde noviembre de 1964



hasta mayo de 1965, y que don
Álvaro hubo de resolver casi solo,
contando con la ayuda de los
miembros de la Comisión
únicamente por correo, puesto que
habían regresado a sus sedes
respectivas. El conflicto se planteó
porque la Comisión —que estaba
preparando el decreto sobre la
formación sacerdotal— había
dedicado a la promoción de
vocaciones todo un apartado de su
texto, los nn. 2 y 3 del decreto 
Optatam totius. Esa Comisión se
dirigió a don Álvaro, para pedirle
que se retirara ese tema de 
Presbyterorum ordinis. El beato
Álvaro consideró que no podía
acceder, pues sería inconcebible un
texto sobre los presbíteros en el que
no se mencionara su solicitud por las
vocaciones, que ha de cristalizar en
un anhelo constante de cada
sacerdote. En la controversia
intervinieron la Secretaría del
Concilio y la Comisión coordinadora;



finalmente se decidió someter la
cuestión al parecer de los Padres
conciliares, cuando se reunieran de
nuevo para la cuarta y última sesión
del Concilio. Así se procedió, y la
votación dio como resultado que ese
tema, aunque ya estaba muy bien
expuesto en el decreto Optatam
totius, no podía dejar de tratarse en
el decreto sobre los presbíteros,
puesto que su omisión constituiría
una laguna inexplicable.

Paso a considerar muy brevemente
el capítulo III del decreto. Trata de la
vida de los presbíteros (nn. 12-21) y
mira directamente a cómo han de
tender con hondura a la santidad, a
la que están llamados como todos los
fieles. Pienso que el núcleo de este
capítulo se encuentra en el n. 14,
donde se describe la unidad de vida y
la caridad pastoral.

La caridad pastoral impulsa al
presbítero a santificarse en el



ejercicio de su ministerio. El texto
conciliar ha superado una visión
según la cual los actos de culto y las
prácticas personales de piedad eran
las fuentes para hacer acopio de
energía espiritual, que luego se iba
derramando —casi, diríamos,
debilitando— en las actividades
propias del ministerio. Se planteaban
así dos líneas paralelas: la de la
santificación personal y la del trabajo
sacerdotal. El decreto une estas dos
líneas, y hace ver cómo la
participación del sacerdote en la
mediación de Jesucristo —actuando 
in persona Christi capitis, en
comunión con los Obispos y con toda
la Iglesia— tiene inseparablemente
una proyección hacia Dios y, a la vez,
hacia los hombres; proyecciones que
se funden armónicamente en unidad
de vida y se exigen mutuamente, de
manera que no podrían subsistir la
una sin la otra; y también de modo
que todos sus actos contribuyan



tanto a la santificación personal del
sacerdote como al bien de las almas.

El decreto termina con una
exhortación a la fe y a la confianza
en Dios, que nunca abandona a su
Iglesia. Por eso, la conclusión final (n.
22) es un canto apasionado a la
esperanza, tomado de la carta a los
Efesios: «Al que tiene poder sobre
todas las cosas para concedernos
infinitamente más de lo que pedimos
o pensamos, gracias a la fuerza que
despliega en nosotros, a Él sea dada
la gloria en la Iglesia y en Cristo
Jesús» (Ef 3, 20-21).

Considero que en las líneas del
decreto laten de modo manifiesto
tantas consideraciones que aparecen
en las publicaciones de monseñor
Álvaro del Portillo que, ya desde los
años 50 del siglo pasado, dedicó
muchas energías y trabajo a la
formación espiritual y humana del
sacerdote; y no dudo de que se



recurrió a su colaboración por su
dedicación continua a una tarea
eclesial de tanta importancia.

Termino invocando la protección de
la Mare de Deu dels Desamparats: que
Ella nos lleve de la mano en nuestro
camino, de modo que iniciemos cada
jornada de nuestra vida con el
impulso renovado de gastarnos en el
trato con Dios y en la entrega a las
almas. Y aprovecho para pedir a
todos oraciones por el Papa y sus
colaboradores en el gobierno de la
Iglesia; por los obispos y sacerdotes;
por las vocaciones sacerdotales y
religiosas, y por la santidad de todo
el pueblo cristiano.

[1] Charles Moeller, Il fermento delle
idee nella elaborazione della
Costituzione, en G. Baraúna (ed.), "La



Chiesa del Vaticano II", Firenze 1965,
p. 155.

[2] En la fase conciliar, el contenido
de esos proyectos fue utilizado
parcialmente en otros documentos o
quedó archivado para su estudio en
la futura revisión del Código de
Derecho Canónico.

[3] Cfr. Julián Herranz, En las afueras
de Jericó, Madrid 2007, p. 83.

[4] Cfr. Carlo Pioppi, Alcuni incontri
di san Josemaría Escrivá con
personalità ecclesiastiche durante gli
anni del Concilio Vaticano II, en
"Studia et Documenta. Rivista
dell'Istituto Storico San Josemaría
Escrivá" 5 (2011), pp. 165-228.

[5] Cfr. Julián Herranz, Mons. Álvaro
del Portillo e il Concilio Vaticano II, en
"Vir fidelis multum laudabitur. Nel
centenario della nascita di Mons.
Álvaro del Portillo", Pontificia



Università della Santa Croce, Roma
2014, p. 87.

[6] Cfr. Javier Medina, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, Madrid 2012,
p. 403.

[7] Carta del cardenal Pietro Ciriaci,
Presidente de la Comisión conciliar
sobre la disciplina del clero y del
pueblo cristiano, a don Álvaro del
Portillo; 14-XII-1965: AGP, APD
D-17105 (original en italiano).

[8] Álvaro del Portillo, Escritos sobre
el sacerdocio, 6ª ed., Madrid 1990, pp.
39-40. En la Lumen gentium, n. 10, se
precisa que el sacerdocio común y el
sacerdocio ministerial difieren no ya
en grado, sino esencialmente (como
ya explicaba la encíclica Mediator Dei
de Pío XII, 20-XI-1947, nn. 22 ss.);
pero se añade que ambos sacerdocios
se exigen mutuamente.

[9] Ibid., p. 82.



[10] Ibid, 42.

[11] Ibid, 42-43. Cfr. las reflexiones
del entonces cardenal Joseph
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, en C. Sepe (ed.),
"Sacerdozio. Un amore più grande.
Symposium internazionale in
occasione della promulgazione del
decreto conciliare Presbyterorum
ordinis", Milano 1996, pp. 90-91.

[12] Papa Francisco, Palabras al clero
en la catedral de Nápoles, 21-III-2015.

[13] Papa Francisco, Exhort. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 1.

[14] Cfr. Congregación de la Doctrina
de la Fe, Carta Communionis notio,
28-V-1992, n. 16.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/


opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-
beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-
del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-

concilio-vaticano-ii/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/
https://opusdei.org/es-cr/article/el-trabajo-del-beato-alvaro-del-portillo-en-la-genesis-del-decreto-presbyterorum-ordinis-del-concilio-vaticano-ii/

	​El trabajo del beato Álvaro del Portillo en la génesis del decreto Presbyterorum ordinis del Concilio Vaticano II

