
opusdei.org

Mensaje del Papa
Francisco para la
Cuaresma 2019

El Papa Francisco destaca que
la Cuaresma, que comienza el 6
de marzo, es signo sacramental
de la conversión a la que están
llamados constantemente todos
los cristianos, a fin de encarnar
más intensa y concretamente el
misterio pascual en la vida
personal, familiar y social, en
particular, mediante el ayuno,
la oración y la limosna.

26/02/2019



Más información: Recursos para
vivir la Cuaresma y la Semana
Santa

Queridos hermanos y hermanas:

Cada año, a través de la Madre
Iglesia, Dios «concede a sus hijos
anhelar, con el gozo de habernos
purificado, la solemnidad de la
Pascua, para que […] por la
celebración de los misterios que nos
dieron nueva vida, lleguemos a ser
con plenitud hijos de Dios» (Prefacio
I de Cuaresma).

De este modo podemos caminar, de
Pascua en Pascua, hacia el
cumplimiento de aquella salvación
que ya hemos recibido gracias al
misterio pascual de Cristo: «Pues
hemos sido salvados en
esperanza» (Rm 8,24).

https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/
https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/


Este misterio de salvación, que ya
obra en nosotros durante la vida
terrena, es un proceso dinámico que
incluye también a la historia y a toda
la creación. San Pablo llega a decir:
«La creación, expectante, está
aguardando la manifestación de los
hijos de Dios» (Rm 8,19). Desde esta
perspectiva querría sugerir algunos
puntos de reflexión, que acompañen
nuestro camino de conversión en la
próxima Cuaresma.

1. La redención de la creación

La celebración del Triduo Pascual de
la pasión, muerte y resurrección de
Cristo, culmen del año litúrgico, nos
llama una y otra vez a vivir un
itinerario de preparación,
conscientes de que ser conformes a
Cristo (cf. Rm 8,29) es un don
inestimable de la misericordia de
Dios.

Si el hombre vive como hijo de Dios,
si vive como persona redimida, que



se deja llevar por el Espíritu Santo
(cf. Rm 8,14), y sabe reconocer y
poner en práctica la ley de Dios,
comenzando por la que está inscrita
en su corazón y en la naturaleza, 
beneficia también a la creación,
cooperando en su redención. Por
esto, la creación —dice san Pablo—
desea ardientemente que se
manifiesten los hijos de Dios, es
decir, que cuantos gozan de la gracia
del misterio pascual de Jesús
disfruten plenamente de sus frutos,
destinados a alcanzar su maduración
completa en la redención del mismo
cuerpo humano.

Cuando la caridad de Cristo
transfigura la vida de los santos —
espíritu, alma y cuerpo—, estos
alaban a Dios y, con la oración, la
contemplación y el arte hacen
partícipes de ello también a las
criaturas, como demuestra de forma
admirable el “Cántico del hermano
sol” de san Francisco de Asís (cf. Enc. 



Laudato si’, 87). Sin embargo, en este
mundo la armonía generada por la
redención está amenazada, hoy y
siempre, por la fuerza negativa del
pecado y de la muerte.

2. La fuerza destructiva del
pecado

Efectivamente, cuando no vivimos
como hijos de Dios, a menudo
tenemos comportamientos
destructivos hacia el prójimo y las
demás criaturas —y también hacia
nosotros mismos—, al considerar,
más o menos conscientemente, que
podemos usarlos como nos plazca.
Entonces, domina la intemperancia y
eso lleva a un estilo de vida que viola
los límites que nuestra condición
humana y la naturaleza nos piden
respetar, y se siguen los deseos
incontrolados que en el libro de la
Sabiduría se atribuyen a los impíos, o
sea a quienes no tienen a Dios como
punto de referencia de sus acciones,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#87


ni una esperanza para el futuro (cf.
2,1-11). Si no anhelamos
continuamente la Pascua, si no
vivimos en el horizonte de la
Resurrección, está claro que la lógica
del todo y ya, del tener cada vez más
acaba por imponerse.

Como sabemos, la causa de todo mal
es el pecado, que desde su aparición
entre los hombres interrumpió la
comunión con Dios, con los demás y
con la creación, a la cual estamos
vinculados ante todo mediante
nuestro cuerpo. El hecho de que se
haya roto la comunión con Dios,
también ha dañado la relación
armoniosa de los seres humanos con
el ambiente en el que están llamados
a vivir, de manera que el jardín se ha
transformado en un desierto (cf. Gn
3,17-18). Se trata del pecado que lleva
al hombre a considerarse el dios de
la creación, a sentirse su dueño
absoluto y a no usarla para el fin
deseado por el Creador, sino para su



propio interés, en detrimento de las
criaturas y de los demás.

Cuando se abandona la ley de Dios, la
ley del amor, acaba triunfando la ley
del más fuerte sobre el más débil. El
pecado que anida en el corazón del
hombre (cf. Mc 7,20-23) —y se
manifiesta como avidez, afán por un
bienestar desmedido, desinterés por
el bien de los demás y a menudo
también por el propio— lleva a la
explotación de la creación, de las
personas y del medio ambiente,
según la codicia insaciable que
considera todo deseo como un
derecho y que antes o después
acabará por destruir incluso a quien
vive bajo su dominio.

3. La fuerza regeneradora del
arrepentimiento y del perdón

Por esto, la creación tiene la
irrefrenable necesidad de que se
manifiesten los hijos de Dios,
aquellos que se han convertido en



una “nueva creación”: «Si alguno
está en Cristo, es una criatura nueva.
Lo viejo ha pasado, ha comenzado lo
nuevo» (2 Co 5,17). En efecto,
manifestándose, también la creación
puede “celebrar la Pascua”: abrirse a
los cielos nuevos y a la tierra nueva
(cf. Ap 21,1). Y el camino hacia la
Pascua nos llama precisamente a
restaurar nuestro rostro y nuestro
corazón de cristianos, mediante el
arrepentimiento, la conversión y el
perdón, para poder vivir toda la
riqueza de la gracia del misterio
pascual.

Esta “impaciencia”, esta expectación
de la creación encontrará
cumplimiento cuando se manifiesten
los hijos de Dios, es decir cuando los
cristianos y todos los hombres
emprendan con decisión el “trabajo”
que supone la conversión. Toda la
creación está llamada a salir, junto
con nosotros, «de la esclavitud de la
corrupción para entrar en la gloriosa



libertad de los hijos de
Dios» (Rm8,21). La Cuaresma es signo
sacramental de esta conversión, es
una llamada a los cristianos a
encarnar más intensa y
concretamente el misterio pascual en
su vida personal, familiar y social, en
particular, mediante el ayuno, la
oración y la limosna.

Ayunar, o sea aprender a cambiar
nuestra actitud con los demás y con
las criaturas: de la tentación de
“devorarlo” todo, para saciar nuestra
avidez, a la capacidad de sufrir por
amor, que puede colmar el vacío de
nuestro corazón. Orar para saber
renunciar a la idolatría y a la
autosuficiencia de nuestro yo, y
declararnos necesitados del Señor y
de su misericordia. Dar limosna para
salir de la necedad de vivir y
acumularlo todo para nosotros
mismos, creyendo que así nos
aseguramos un futuro que no nos
pertenece. Y volver a encontrar así la



alegría del proyecto que Dios ha
puesto en la creación y en nuestro
corazón, es decir amarle, amar a
nuestros hermanos y al mundo
entero, y encontrar en este amor la
verdadera felicidad.

Queridos hermanos y hermanas, la
“Cuaresma” del Hijo de Dios fue un
entrar en el desierto de la creación
para hacer que volviese a ser aquel 
jardín de la comunión con Dios que
era antes del pecado original (cf. Mc
1,12-13; Is 51,3). Que nuestra
Cuaresma suponga recorrer ese
mismo camino, para llevar también
la esperanza de Cristo a la creación,
que «será liberada de la esclavitud de
la corrupción para entrar en la
gloriosa libertad de los hijos de
Dios» (Rm 8,21). No dejemos
transcurrir en vano este tiempo
favorable. Pidamos a Dios que nos
ayude a emprender un camino de
verdadera conversión. Abandonemos
el egoísmo, la mirada fija en nosotros



mismos, y dirijámonos a la Pascua de
Jesús; hagámonos prójimos de
nuestros hermanos y hermanas que
pasan dificultades, compartiendo con
ellos nuestros bienes espirituales y
materiales. Así, acogiendo en lo
concreto de nuestra vida la victoria
de Cristo sobre el pecado y la muerte,
atraeremos su fuerza
transformadora también sobre la
creación.

Vaticano, 4 de octubre de 2018

Fiesta de san Francisco de Asís

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/
cuaresma-2019-papa-francisco-mensaje/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/cuaresma-2019-papa-francisco-mensaje/
https://opusdei.org/es-cr/article/cuaresma-2019-papa-francisco-mensaje/
https://opusdei.org/es-cr/article/cuaresma-2019-papa-francisco-mensaje/

	Mensaje del Papa Francisco para la Cuaresma 2019

