opusdei.org

Combate, cercania,
mision (4). «<No
entristezcais al
Espiritu Santo»: La
tibieza

La tibieza es una enfermedad
del corazon, por la que las cosas
de Dios nos disgustan, y por la
que llegamos incluso a
convencernos de que la vida, la

verdadera vida, esta en otra
parte.

08/07/2024



Es una de las primeras y mas
célebres teofanias que recoge la
Biblia. El angel del Sefior se aparece
a Moisés en el monte Horeb como
una gran llama de fuego en medio de
una zarza. «Moisés miro: la zarza
ardia pero no se consumia. Y se dijo
Moisés: “voy a acercarme y
comprobar esta vision prodigiosa:
por qué no se consume la zarza”» (Ex
3,2-3). Dios es Amor, una llama de
amor siempre nueva, que no se agota
con el paso del tiempo, para dejar
detrdas de si solo un palitroque
humeante. Su amor arde
eternamente, dando calor y luz a
quien se deja abrazar por €l. Por eso,
dice Dios a Moisés: «Yo soy el que
soy» (Ex 3,14). Fl es Amor, un amor
fiel, y siempre vivo. Y, al crearnos a
su imagen (cfr. Gn 1,27), nos ha
destinado a un amor asi: nuestro
corazon no es capaz de vivir con
menos. El nuestro solo puede ser un
amor ardiente, que se renuevay
crece con el paso del tiempo.



Quizas hemos tenido alguna vez la
experiencia de volver a una casa en
la que habiamos vivido tiempo atras:
un lugar donde habiamos amado,
donde habiamos dado y recibido
carifio. Ahora nos la encontramos
vacia y abandonada, quiza incluso en
ruinas. Nos atraviesa el corazon un
punzante sentimiento de nostalgia, al
pensar lo felices que fuimos alli. Algo
asi ocurre cuando nuestros amores
se enfrian y se apagan. Dan pena. Un
amor lleno de calor, que encerraba
una promesa eterna de alegria, un
amor que lo era todo..., y que, sin
embargo, se ha convertido en
cenizas. jQué lastima! Lo expresaba
bien un famoso escritor: «Qué
terrible es cuando uno dice: “te
quiero” y en la otra parte la persona
grita: “;Qué?”»™. Asi es la tibieza, un
amor precioso en su origen, un amor
que antes alegraba el corazony
llenaba de luz nuestra vida, pero que
se ha ido consumiendo hasta casi



apagarse: un amor que no ha
resistido el paso del tiempo.

Una muerte a camara lenta

Para enfriarse, es necesario haber
estado antes encendido, enamorado.
Por eso la tibieza no es un riesgo
para quien acaba de entregar el
corazon: su amor es todavia
demasiado elemental, demasiado
ingenuo. La tibieza es en cambio un
peligro real para cualquier amor que
lleva ya tiempo encendido. No
consiste en una muerte repentina,
sino en una enfermedad que avanza
casi imperceptiblemente: una muerte
a camara lenta, como la llamada
«muerte blanca» de los alpinistas,
mezcla fatidica de frio y cansancio,
en la que el cuerpo pierde
paulatinamente su reactividad y
acaba por entregarse a un suefio
dulce pero letal.



La reflexion sobre la tibieza surge
desde muy pronto en la historia de la
Iglesia. En los siglos III y IV, Origenes
y Evagrio Pontico hablaban de la
acedia, un estado de disgusto y de
pereza del alma que no se presenta
en las primeras horas del dia que es
la vida, sino cuando el sol ya ha
recorrido un buen tramo y brilla alto
en el cielo. Por eso, inspirdandose en
el salmo 91, hablaban del «demonio
de mediodia»™. Acedia (akedia)
significa, literalmente, descuido,
dejadez. Aunque con el tiempo
algunos autores la distinguiran de la
tibieza (tepiditas), ambos términos
definen el mismo panorama
espiritual: un «enfriamiento de la
caridad, que se enturbia de
abandono y pereza»™, una dejadez
que pone en jaque la entrega, porque
«ipsa caritas vacare non potest; el
amor no puede estar ocioso», no
puede irse de vacaciones.



El beato Alvaro escribié una vez unas
lineas especialmente enérgicas sobre
el peligroso avance de la tibieza:
«Con una mirada apagada para el
bien y otra mds penetrante hacia lo
que halaga el propio yo, la voluntad
tibia acumula en el alma posos y
podredumbre de egoismo y de
soberbia que, al sedimentar,
producen un progresivo sabor carnal
en todo el comportamiento. Si no se
ataja ese mal, toman fuerza, cada vez
con mas cuerpo, los anhelos mas
desgraciados, tefiidos por esos posos
de tibieza: y surge el afan de
compensaciones; la irritabilidad ante
la mas pequeiia exigencia o
sacrificio; las quejas por motivos
banales; la conversaciéon insustancial
0 centrada en uno mismo (...).
Aparecen las faltas de mortificacion
y de sobriedad; se despiertan los
sentidos con asaltos violentos, se
resfria la caridad, y se pierde la
vibracion apostdlica para hablar de

Dios con garra»”,



Es el itinerario de la tibieza. Poco a
poco va entrando en el alma una
tristeza que lo ensombrece todo: lo
que antes nos llenaba el corazon ya
no nos dice nada, y empezamos a
razonar mundanamente. La tibieza
produce una distorsion de los
sentidos del alma, por la que las
cosas de Dios nos hastian; y llegamos
incluso a convencernos de que la
vida, la verdadera vida, esta en otra
parte. Por su propia experiencia,
escribia san Agustin: «no sorprende
que al paladar enfermo le resulte
una tortura aun el pan, que es grato
para el sano, y que a los ojos
enfermos les resulte odiosa la luz,
que a los puros es amable»'®,

¢Como se llega hasta ese estado?
¢Como un amor vibrante puede
llegar a enfriarse asi? Se podria decir
que en su origen hay un desencanto
con la vida, quiza debido a ciertas
decepciones y dificultades, por las
que se ha perdido la candidez y el



fervor de los primeros pasos. Ese
punto de inflexion puede pasar
relativamente desapercibido, pero
cala en el alma. Uno empieza a
recortar el tiempo para Dios, porque
el plan de vida le sabe a acumulacion
de obligaciones; uno deja de sofiar y
de esforzarse por la mision
apostolica, quiza por la hostilidad del
ambiente, o por el desanimo al ver
pocos frutos. «Todos sabemos por
experiencia que a veces una tarea no
brinda las satisfacciones que
deseariamos, los frutos son reducidos
y los cambios son lentos, y uno tiene
la tentacion de cansarse. Sin
embargo, no es lo mismo cuando
uno, por cansancio, baja
momentaneamente los brazos que
cuando los baja definitivamente
dominado por un descontento
cronico, por una acedia que le seca el
alma»'”. Ese tipo de descontento hace
que, poco a poco, el corazon se enfrie
«por el abandono, por la apatia, por
la desgana a la hora de examinar



diariamente la propia conducta: hoy
dejamos esto; marfiana, no damos
importancia a esto otro, omitimos sin
motivo una mortificacion, se nos
escapa una falta de sinceridad..., y
nos vamos acostumbrando a esas
cosas que desagradan a Dios, sin
convertirlas, mediante el examen, en
materia de lucha. Asi se emprende el
camino que conduce a la tibieza, no
lo olvidéis. Por las rendijas de ese
examen negligente entra el frio que

acaba helando el alma»™®.

Dios llama a la puerta de
nuestro corazon

En los primeros compases del
Apocalipsis hay unas lineas muy
célebres, que pueden sorprender por
su dureza: «Conozco tus obras: no
eres ni frio ni caliente. jOjala fueras
frio o caliente! Pero porque eres
tibio, ni frio ni caliente, estoy a punto
de vomitarte de mi boca» (Ap
3,15-16). Las lineas que siguen, quiza



menos conocidas, ayudan a entender
qué quiere decir Dios con esas
palabras fuertes. «Porque tu dices:
“Yo soy rico, me he enriquecido, y no
tengo necesidad de nada”; y no sabes
que tu eres desgraciado, digno de
lastima, pobre, ciegoy

desnudo» (3,17-18). La acumulacion
de calificativos, que podria dar la
impresion de un ensaflamiento con
el tibio, nos permite en realidad
asomarnos al corazon de Dios. El
Sefior le habla fuerte para ayudarle a
comprender su situacion, tan
parecida a la de aquel hombre de la
parabola del Evangelio que, tras una
muy buena cosecha, se decia: «alma
mia, tienes bienes almacenados para
muchos afnos; descansa, come, bebe,
banquetea alegremente» (Lc 12,19).
Su error es que atesora para si en
lugar de ser «rico ante Dios» (12,21).
No se da cuenta de que esta
replegado sobre si mismo, y de que
asi va directo a la ruina.



A las palabras duras del Apocalipsis
siguen otras llenas de solicitud
paternal, que muestran como Dios no
solo no desespera de nosotros, sino
que hace todo lo posible por
cambiarnos el corazon: «Te aconsejo
que me compres oro acrisolado al
fuego para que te enriquezcas; y
vestiduras blancas para que te vistas
y no aparezca la vergienza de tu
desnudez; y colirio para untarte los
ojos a fin de que veas. Yo, a cuantos
amo, reprendo y corrijo; ten, pues,
celo y conviértete. Mira, estoy de pie
a la puerta y llamo. Si alguien
escucha mi voz y abre la puerta,
entraré en su casa y cenaré con ély
€l conmigo» (Ap 3,18-20). El Sefior
quiere sacarnos de ese estado
lamentable; llama a la puerta de
nuestra alma, porque quiere que
volvamos a la intimidad con él... pero
necesita que pongamos de nuestra
parte, que pongamos los medios para
encender de nuevo nuestro amor.



Para prevenir y para curar la
tibieza

«Atrapadnos las raposas, las raposas
pequeiiitas, que devastan nuestras
vinas, nuestras vinas floridas» (Ct
2,15). La tibieza cuaja en el alma
cuando se pierde la delicadeza con
Dios, cuando la confianza se
convierte en dejadez. Es verdad, no
podemos ofrecer al Sefior una
perfeccion intachable, pero si
podemos ser delicados y atentos con
él. Y de esta delicadeza forma parte
también la contricion, cuando nos
damos cuenta de que lo hemos
tratado mal, o de que nos ha faltado
carifio. Por eso es preciso estar
atentos a las cosas pequernias, y
despertar la contricion por nuestras
resistencias al amor, como son por
ejemplo omitir o retrasar un rato de
oracion por activismo, llegar tarde a
cenar por privilegiar nuestras cosas,
retrasar un servicio por pereza,
poner mala cara a una persona... Los



actos de contricion, también por
cosas asi, encienden el alma: nos
permiten recomenzar. «Si,
recomenzar. Yo —me imagino que tu
también— recomienzo cada dia, cada
hora, cada vez que hago un acto de
contricién recomienzo».

Hemos aludido antes a la necesidad
de cuidar la actitud de examen, que
supone una actitud sincera con Dios
y con nosotros mismos™”. De ahi
surge a su vez la sinceridad con
quienes nos acomparnan en nuestro
camino hacia Dios; una sinceridad
llena de docilidad, para dejarnos
exigir, y asi mantener vivo nuestro
amor. «La sinceridad y la tibieza son
enemigos, y se excluyen. Por eso,
quien es sincero, encuentra la fuerza
de luchar y de salir del camino
peligrosisimo de la tibieza»™".

Nuestro amor a Dios también se
mantiene joven y se renueva
compartiéndolo con los demas.



«Cuando una brasa no prende fuego,
es sefial de que se esta enfriando, de
que ya casi todo es ceniza»"?, decia
san Josemaria en una ocasion. En
efecto, cuando el corazéon no vibra
con el deseo de que otros puedan
acercarse a Dios e incluso recorrer
nuestro camino, es que quiza
nosotros mismos nos hemos quedado
dormidos en una curva. Remedio
para despertar: «Olvidate de ti
mismo... Que tu ambicidn sea la de
no vivir mas que para tus hermanos,
para las almas, para la Iglesia; en una
palabra, para Dios»™.

La magnanimidad es también un
gran antidoto contra la tibieza:
dedicar lo mejor, lo mas precioso de
nuestra vida, al Sefior. Nos cuenta
San Juan que, estando Jesus en
Betania, Maria «tom6 una libra de
perfume de nardo, auténtico y
costoso, le ungio a Jesus los pies y se
los enjugo con su cabellera. Y la casa
se llend de la fragancia del



perfume» (Jn 12,1-3). El mejor
perfume, nuestro mayor tesoro,
nuestro mejor tiempo, debe ser para
el Sefor. Es mal sintoma, en cambio,
que surjan en nosotros valoraciones
como la de Judas, a quien todo le
parecia demasiado para Jesus: «;Por
qué no se ha vendido este perfume
por trescientos denarios y se ha dado
a los pobres?» (Jn 12,5). Judas de
hecho acabaria vendiendo al Maestro
por el precio de un esclavo... (cfr. Mt
26,15). Los pequefios o0 no tan
pequertios sacrificios, vencimientos,
mortificaciones, nos encienden por
dentro y alejan la tibieza. Recuerdan
a nuestro corazon que, aun con toda
su fragilidad, es capaz de un amor
grande: «<Hazme de nieve, Sefior, /
para los goces humanos, / de arcilla
para tus manos, / de fuego para tu
amor»",

Todos estos remedios se podrian
resumir con unas palabras
conmovedoras de San Pablo: «no



entristezcais al Espiritu Santo de
Dios» (cfr. Ef 4,30). El Espiritu Santo,
que no descansa en su emperno por
formar a Jesus en nosotros, necesita
nuestra prontitud y nuestra docilidad
a sus inspiraciones. Bajo sus alas,
nuestra vida adquirira ese sentido de
mision que, desmarcandose del
calculo y de la mediocridad de la
tibieza, puede llenarla de aventura:
«Quien ha optado por configurar
toda su existencia con Jesus ya no
elige donde estar, sino que va alla
donde se le envia, dispuesto a
responder a quien lo llama; tampoco
dispone de su propio tiempo. La casa
en la que reside no le pertenece,
porque la Iglesia y el mundo son los
espacios abiertos de su mision. Su
tesoro es poner al Sefior en medio de
la vida, sin buscar otra para €l (...).
Contento con el Sefior, no se
conforma con una vida mediocre,
sino que tiene un deseo ardiente de
ser testigo y de llegar a los otros; le
gusta el riesgo y sale, no forzado por



caminos ya trazados, sino abiertoy
fiel a las rutas indicadas por el
Espiritu: contrario al “ir tirando?,
siente el gusto de evangelizar»™"'.

kK 3k

En la vida de nuestra Madre no hay
mezcla de tibieza. Si el fuego que
hace arder la zarza simboliza la
presencia de Dios, el arbusto mismo
representa la persona de Maria
Santisima, que brilla sin consumirse
por la presencia del Espiritu Santo,
Fuego del Amor divino: «Llameabas
como el arbusto que fue mostrado a
Moisés, y no ardias. Te fundias y no
te consumias (...). Fundida al fuego,
retomabas fuerzas de ese mismo
fuego, permaneciendo siempre
ardiente»"®. A ella le pedimos que
nos ayude a mantener también
siempre ardiente el amor de Dios;
que el amor a Santa Maria encienda
nuestro corazon «en lumbre viva»"”,



"7, D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

21 Cfr. E. Boland, «Tiédeur»,
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cf. Sal 91 (90),6: «No tendras
miedo del terror en la noche, ni de la
flecha que vuela de dia; ni de la peste
que se propaga en tinieblas, ni del
azote que devasta a pleno dia».

BIF. Océriz, A la luz del evangelio,
Studium, Madrid, 2020.

I San Agustin, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

I Beato Alvaro, Carta pastoral, 9-
I-1980, n. 31 (Cartas de Familia 11, n.
275; AGP, biblioteca, P17).

® San Agustin, Confesiones 7, 16.22.



"I papa Francisco, Evangelii gaudium,
n. 277.

!l Beato Alvaro, Carta pastoral, 8-
XII-1976, n. 8 (Cartas de Familia II, n.
116; AGP, biblioteca, P17).

® San Josemaria, En didlogo con el
Serior, n. 12.

19 cfr. San Josemaria, Carta 1, n. 34.

" San Josemaria, Instruccion 8-
XI1-1941, nota 122.

121 san Josemaria, palabras recogidas
en Cronica, 1973, pp. 640-641 (AGP,
biblioteca, P01).

131 San Josemaria, Surco, n. 630.

U4 F. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, p. 21.

31 papaFrancisco, Homilia, 30-
VII-2016.



181 Cfr. San Amadeo de Lausanne,
Homilias marianas (Sources
Chrétiennes, 72), 111, 313-317.

171 San Josemaria, Camino, n. 326.

José Brage

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/combate-
cercania-mision-4-no-entristezcais-al-
espiritu-santo-tibieza/ (20/02/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-cr/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-cr/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-cr/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/

	Combate, cercanía, misión (4). «No entristezcáis al Espíritu Santo»: La tibieza
	Una muerte a cámara lenta
	Dios llama a la puerta de nuestro corazón
	Para prevenir y para curar la tibieza


