opusdei.org

Carta pastoral del 2-
X-2011

En la fecha en que se
conmemora la Fundacién del
Opus Dei, Mons. Javier
Echevarria dirige a los fieles de
la Prelatura una extensa carta,
en la que trata algunos aspectos
de la formacién para la vida
espiritual y la nueva
evangelizacion.

22/11/2011

SUMARIO



FORMACION PARA LA NUEVA
EVANGELIZACION

Como los primeros cristianos

Necesidad e importancia de la
formacion

Libertad, docilidad, sentido de
responsabilidad

FORMACION HUMANA
Templanza

Fortaleza

Tono humano

El tono humano de los ministros
sagrados FORMACION ESPIRITUAL

Identificarse con Jesucristo
Los medios
El Sacramento de la Reconciliacién

Espiritu de iniciativa y docilidad



Humildad y prudencia al impartir la
direccion espiritual

La formacion liturgica
La liturgia de la Palabra

La liturgia eucaristica FORMACION
EN LA DOCTRINA CATOLICA

Fidelidad al Magisterio y libertad en
lo opinable

FORMACION PARA EL APOSTOLADO

Apostolado personal de amistad y
confidencia

Apostolado de la familia y con la
juventud

Apostolado y cultura
FORMACION PROFESIONAL
Trabajo y unidad de vida

Rectitud de intencién



Espontaneidad apostolica

* %k ok

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Desde el mandato apostolico
recibido del Sefior (cfr. Mt 28, 19-20),
la Iglesia no ha cesado de
evangelizar. Muchos frutos vinieron
en el transcurso de los siglos: por la
gracia de Dios, también la Obray
cada uno de sus fieles. Como en otras
épocas, también ahora se esta
desarrollando en muchos ambientes
un fuerte proceso de
descristianizacion que lleva consigo
pérdidas muy graves para la
humanidad. Dios ha enviado siempre
a la Iglesia santos que, con su palabra
y con su ejemplo, han sabido
reconducir las almas a Cristo. Como
ha escrito el Papa Benedicto XVI en
su enciclica sobre la esperanza, el
cristianismo no es solamente una
"buena noticia", una



comunicacion de contenidos , sino
una comunicacion que comporta
hechos y cambia la vida [1] .

Me detengo ahora en algunos
aspectos de esa formacion para
nuestra vida espiritual y para tomar
parte en la "nueva evangelizacion",
como la definio el beato Juan Pablo
II.

En 1985, el primer sucesor de
nuestro Padre nos dirigio una carta
pastoral, moviéndonos a participar
muy activamente en este apostolado,
insistiendo en la necesidad de
esmerarnos en la formacion personal
y en la extension de esa labor a las
almas.

También Benedicto XVI guia ahora a
los cristianos por estas mismas
sendas. La reciente creacion del
Pontificio Consejo para la promocion
de la nueva evangelizacion [2] es una
muestra de ese interés. Todos nos
sentimos interpelados por sus



palabras en la reciente Jornada
Mundial de la Juventud, cuando
animaba a los jovenes a dar
testimonio de la fe en los mas
diversos ambientes, incluso alli
donde hay rechazo o indiferencia.
No se puede encontrar a Cristo y
no darlo a conocer a los demas.
Por tanto, no os guardéis a Cristo
para vosotros mismos. Comunicad
a los demas la alegria de vuestra
fe. El mundo necesita el testimonio
de vuestra fe, necesita ciertamente
a Dios [3] .

FORMACION PARA LA NUEVA
EVANGELIZACION Como los primeros
cristianos

2. Como la Obra ha venido al mundo
precisamente para recordar la
llamada universal a la santidad y al
apostolado, san Josemaria afirmaba
que la manera mas facil de
entender el Opus Dei es pensar en
la vida de los primeros cristianos.



Ellos vivian a fondo su vocacion
cristiana; buscaban seriamente la
perfeccion a la que estaban
llamados por el hecho, sencillo y
sublime, del Bautismo. No se
distinguian exteriormente de los
demas ciudadanos [4] .

En Pentecostés, el Paraclito impulso a
los Apdstoles y a los demas discipulos
a evangelizar, reavivando en sus
mentes las ensefianzas de Jesucristo.
Basta leer los escritos del Nuevo
Testamento, para comprobar como
una de las primeras ocupaciones de
los Doce era plantar la semilla de la
fe y alimentarla con sus ensefianzas,
de palabra y por carta. La paciente
labor de formacion que el Sefior
realizo con los Apdstoles durante tres
afios, prolongada sin pausas por ellos
y sus colaboradores, con la asistencia
del Espiritu Santo, transformo el
mundo antiguo hasta hacerlo
cristiano.



Necesidad e importancia de la
formacion

3. San Josemaria impulso a todos a
adquirir y a mejorar constantemente
la propia formacion cristiana,
presupuesto indispensable para
crecer en intimidad con Jesucristo y
darle a conocer a otras almas. Discite
benefacere (Is 1, 17), aprended a
hacer el bien, repetia con palabras
del profeta Isaias; porque es inutil
que una doctrina sea maravillosa y
salvadora, si no hay hombres
capacitados que la lleven a la
practica [5] . Desde sus primeros
pasos como sacerdote, dedico
muchas energias a formar
doctrinalmente a las personas que se
acercaban a su labor pastoral; luego,
con el desarrollo del Opus Dej,
intensifico esa dedicacion y dispuso
los medios necesarios para dar
continuidad a la tarea formativa; en
primer lugar de sus hijos, pero
también de las innumerables



personas —hombres y mujeres,
jovenes y gente madura, sanos y
enfermos—, que se mostraban
dispuestos a acoger en sus almas ese
mensaje.

Nuestro Padre consideraba cinco
aspectos de la formacion: humano,
espiritual, doctrinal-religioso,
apostolico y profesional. Afirmaba
que un hombre, una mujer, se va
haciendo poco a poco, y nunca
llega a hacerse del todo, a realizar
en si mismo toda la perfeccion
humana de que la naturaleza es
capaz. En un aspecto determinado,
puede incluso llegar a ser el mejor,
en relacion con todos los demas, y
quiza a ser insuperable en esa
actividad concreta natural. Sin
embargo, como cristiano su
crecimiento no tiene limites [6] .

En lo humano, si nos examinamos
con sinceridad, descubrimos
enseguida que precisamos



perfeccionar nuestro caracter,
nuestro modo de ser, adquiriendo y
mejorando las virtudes humanas que
constituyen el soporte de las
sobrenaturales. Lo mismo ocurre en
la formacion espiritual, pues siempre
existe la posibilidad de progresar en
las virtudes cristianas, especialmente
en la caridad, que es la esencia de la
perfeccion.

En el aspecto doctrinal-religioso,
también nuestro conocimiento de
Dios y de la doctrina revelada puede
y debe crecer: para conformar mejor
con los misterios de la fe nuestra
inteligencia, nuestra voluntad y
nuestro corazon, y asimilarlos con
mayor profundidad.

El apostolado, a su vez, es un mar
sin orillas, y se requiere
preparacion para anunciar el amor
de Cristo en nuevos ambientes y en
mads paises. Este era el programa de
san Josemaria desde los comienzos,



como aparece en un autografo de los
primeros afos de la Obra: conocer a
Jesucristo. Hacerlo conocer.
Llevarlo a todos los sitios . El
prestigio profesional viene a ser el
anzuelo de pescador de hombres
[7], para extender el reinado de
Cristo —presente ya en su Iglesia—
en la sociedad.

El panorama es tan vasto que jamas
podremos decir: jya estoy formado!
Nosotros nunca decimos basta.
Nuestra formacion no termina
nunca: todo lo que habéis recibido
hasta ahora —explicaba nuestro
Padre— es fundamento para lo que
vendra después [8] .

Libertad, docilidad, sentido de
responsabilidad

4. La identificacion con Jesucristo
requiere la libre cooperacion
humana: «El que te hizo sin ti, no te
justifica sin ti» [9] . Esta
correspondencia personal juega un



papel imprescindible, pero donde no
alcanza la criatura llega la gracia de
Dios. El Sefior nos ha dejado con
libertad, que es un bien muy
grande y el origen de muchos
males, pero también es el origen
de la santidad y del amor [10] .
Origen del amor: solo los seres libres
estan en condiciones de amar y ser
felices. Dificilmente crece el amor
donde impera la coaccion. Y no hay
fidelidad sin la decision libre y firme
de identificarse con la Voluntad de
Dios.

La Iglesia posee el remedio para
curar la debilidad humana,
consecuencia del pecado, que se
manifiesta —entre otras cosas— en la
disminucion de libertad interior. Ese
remedio, la gracia divina, no sélo
sana la libertad natural, sino que la
eleva a una libertad nueva y mas
alta. Jesucristo, en efecto, nos ha
arrancado de la esclavitud de la
corrupcion para participar de la



libertad gloriosa de los hijos de Dios (
Rm 8, 21). Por eso —exhorta el
Apostol—, manteneos firmes, y no os
dejéis sujetar de nuevo bajo el yugo de
la servidumbre ( Gal 5, 1).

¢Quieres tu pensar —invita san
Josemaria— (...) si mantienes
inmutable y firme tu eleccion de
Vida? ¢Si al oir esa voz de Dios,
amabilisima, que te estimula a la
santidad, respondes libremente
que si? [11] . La decision personal de
nuestra respuesta a la llamada de
Dios, en la Iglesia y en la Obra, es
precisamente la razon de nuestra
perseverancia. Mas aun, esa libertad
se realiza en plenitud, alcanza todo
su sentido, s0lo mediante la entrega
amorosa a la Voluntad de Dios, como
hizo Jesus.

La libertad personal —que
defiendo y defenderé siempre con
todas mis fuerzas— me lleva a
demandar con convencida



seguridad, consciente también de
mi propia flaqueza: ;qué esperas
de mi, Seiior, para que yo
voluntariamente lo cumpla? [12] .
Y afiade nuestro Padre: nos
responde el mismo Cristo: veritas
liberabit vos (Jn 8, 32); la verdad
os hara libres. ;Qué verdad es ésta,
que inicia y consuma en toda
nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré, con la
alegria y con la certeza que
provienen de la relacion entre Dios
y sus criaturas: saber que hemos
salido de las manos de Dios, que
somos objeto de la predileccion de
la Trinidad Beatisima, que somos
hijos de tan gran Padre [13] .

5. Al incorporarse al Opus Dei, cada
uno acepta libremente el
compromiso de formarse para dar
cumplimiento a la mision de la Obra
en el seno de la Iglesia, y acude, por
eso, con agradecimiento a los medios
especificos de formacion que



establecio san Josemaria, fiel al
querer divino.

Ponderemos seriamente y con
frecuencia la obligacion de
formarnos bien doctrinalmente,
obligacion de prepararnos para
que entiendan; para que, ademas,
sepan después expresarse los que
nos escuchan [14] . De ahi la
necesidad de acudir a los medios de
formacion dispuestos a
aprovecharlos a fondo.

Como sefialaba Juan Pablo II,
«algunas convicciones se revelan
especialmente necesarias y fecundas
en la labor formativa. Antes que
nada, la convicciéon de que no se da
formacion verdadera y eficaz si cada
uno no asume y no desarrolla por si
mismo la responsabilidad de la
formacion. En efecto, ésta se
configura esencialmente como "auto-
formacion". Ademas estd la
conviccion de que cada uno de



nosotros es el término y a la vez el
principio de la formacion. Cuanto
mas nos formamos, mas sentimos la
exigencia de proseguir y profundizar
tal formacién; como también cuanto
mas somos formados, mas nos
hacemos capaces de formar a los
demas» [15] .

FORMACION HUMANA

6. En el aspecto humano, la
formacion tiende a fortalecer las
virtudes y contribuye a la
configuracion del caracter: el Sefior
nos quiere muy humanos y muy
divinos, con los ojos puestos en El,
que es perfecto Dios y perfecto
hombre [16] .

El edificio de la santidad se asienta
sobre bases humanas: la gracia
presupone la naturaleza. Por eso el
Concilio Vaticano II recomienda a los
fieles laicos que tengan en sumo
aprecio aquellas virtudes «que se
refieren a las relaciones sociales, esto



es, la honradez, el espiritu de justicia,
la sinceridad, los buenos
sentimientos, la fortaleza de alma,
sin las cuales no puede darse una
auténtica vida cristiana» [17] .

Una solida personalidad se construye
en la familia, en la escuela, en el
lugar de trabajo, en las relaciones de
amistad, en las variadas situaciones
de la existencia. Se necesita, ademas,
aprender a conducirse con nobleza y
rectitud. De este modo, se mejora el
caracter como base para fortalecer la
fe ante las dificultades internas o
externas. No faltan hombres y
mujeres que quiza no han tenido
ocasion de escuchar la palabra
divina o que la han olvidado. Pero
sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reune
esas condiciones esta a punto de
ser generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el



fundamento de las sobrenaturales
[18].

Actualmente se hace mas necesario
redescubrir el valor y la necesidad de
las virtudes humanas, pues algunos
las consideran en oposicion a la
libertad, a la espontaneidad, a lo que
piensan equivocadamente que es
"auténtico" en el hombre. Olvidan,
quiza, que esas perfecciones
habituales del entendimiento y de la
voluntad facilitan actuar bien, con
rectitud, y hacen que la convivencia
social sea justa, pacifica, amable.

Aunque el ambiente que se respire
en algunas partes dificulte captar
estos valores, no por eso las virtudes
humanas dejan de resultar
atractivas. Ante los multiples
reclamos que no llenan el corazodn, la
persona humana termina por buscar
algo que merezca realmente la pena.
Por eso, a los cristianos se nos
presenta la gran labor de mostrar,



primero con el propio ejemplo, la
belleza de una vida virtuosa, es decir,
plenamente humana, una vida feliz.

En la actualidad se nos muestran
especialmente relevantes la
templanza y la fortaleza.

Templanza

7. Templanza es sefiorio . Sefiorio
que se logra cuando se advierte que
no todo lo que experimentamos en
el cuerpo y en el alma ha de
resolverse a rienda suelta. No todo
lo que se puede hacer se debe
hacer. Resulta mas comodo dejarse
arrastrar por los impulsos que
llaman naturales; pero al final de
ese camino se encuentra la
tristeza, el aislamiento en la
propia miseria [19] .

Esta virtud introduce orden y medida
en el deseo, dominio firme y
moderado de la razon sobre las
pasiones. Su ejercicio no se reduce a



una pura negacion, que seria una
caricatura de esta virtud. Tiende a
que el bien deleitable y la atraccion
que suscita se integren
armonicamente en la madurez global
de la persona, en la salud del alma.
La templanza no supone
limitacion, sino grandeza. Hay
mucha mas privacion en la
destemplanza, en la que el corazon
abdica de si mismo, para servir al
primero que le presente el pobre
sonido de unos cencerros de lata
[20] .

La experiencia revela que la
intemperancia dificulta el juicio para
determinar lo verdaderamente
bueno. jQué pena causan aquellos en
los que el placer se convierte en el
criterio de sus decisiones! La persona
destemplada se deja guiar por las
multiples sensaciones que el
ambiente le despierta. Y, dejando de
lado la verdad de las cosas y
buscando la felicidad en experiencias



fugaces —que, por ser pasajeras y
sensibles, nunca satisfacen del todo,
sino que inquietan y desestabilizan
—, hacen entrar a la criatura en una
espiral auto-destructiva. Por el
contrario, la templanza confiere
serenidad y reposo; no acalla ni
niega los buenos deseos y nobles
pasiones, sino que vuelve al hombre
duefio de si.

En este campo adquieren una
especial responsabilidad los
Supernumerarios, con su empefio en
crear hogares cristianos. San
Josemaria comentaba que los padres
deben ensefiar a sus hijos a vivir con
sobriedad (...). Es dificil, pero hay
que ser valiente: tened valor para
educar en la austeridad [21] . El
modo mas eficaz de transmitir este
enfoque, sobre todo a los nifios
pequernios, es el ejemplo, pues solo
entenderdan la belleza de la virtud
cuando contemplen como renunciais
a un capricho por amor de ellos, o



sacrificais vuestro propio descanso
por atenderles, por acompanarles,
por cumplir vuestra mision de
padres. Ayudadles a administrar lo
que usan: les haréis un gran bien.
Insisto: si cuidais la templanza en
vuestros hogares, el Sefior premiara
vuestra abnegacion y sacrificio de
madres y padres; y surgiran
vocaciones de dedicacion a Dios en el
seno de vuestra propia casa.

Fortaleza

8. En ocasiones experimentamos
dentro de nosotros una cierta
resistencia al esfuerzo, a lo que
implica trabajo, sacrificio,
abnegacion. La fortaleza «asegura en
las dificultades la firmeza y la
constancia en la busqueda del bien.
Reafirma la resolucion de resistir a
las tentaciones y de superar los
obstaculos en la vida moral. La
virtud de la fortaleza hace capaz de
vencer el temor, incluso de la



muerte, y de afrontar las pruebas y
las persecuciones» [22] .

Luchemos para adquirir habitos de
vencimiento en detalles pequerios:
cumplir un horario, cuidar el orden
material, no ceder a los caprichos,
dominar enfados, acabar tareas, etc.
Podremos responder asi con mas
prontitud a las exigencias de nuestra
vocacion cristiana. Ademas, la
fortaleza nos conducira a la buena
paciencia, a sufrir sin hacerlo pesar a
los demas, a sobrellevar las
contrariedades que se derivan de
nuestras propias limitaciones y
defectos, del cansancio, del caracter
ajeno, de las injusticias, de la falta de
medios. Es fuerte el que persevera
en el cumplimiento de lo que
entiende que debe hacer, segun su
conciencia; el que no mide el valor
de una tarea exclusivamente por
los beneficios que recibe, sino por
el servicio que presta a los demas.
El fuerte, a veces, sufre, pero



resiste; llora quiza, pero se bebe
sus lagrimas. Cuando la
contradiccion arrecia, no se dobla
[23].

Ciertamente, se requiere firmeza
para emprender a diario la tarea de
la propia santificacion y del
apostolado en medio del mundo.
Surgiran quiza obstaculos, pero la
persona movida por la fuerza de Dios
— quoniam tu es fortitudo mea ( Sal
30 [31] 5), porque Tu eres, Sefior, mi
fortaleza— no teme actuar,
proclamar y defender su fe, también
cuando esto suponga ir
contracorriente. Volvamos de nuevo
los ojos a los primeros cristianos:
ellos encontraron numerosas
dificultades, pues la doctrina de
Cristo aparecia —entonces como
ahora— un signo de contradiccion (
Lc 2, 34). El mundo de hoy necesita
mujeres y hombres que ofrezcan en
su conducta cotidiana el testimonio
silencioso y heroico de tantos



cristianos que viven el Evangelio
sin componendas, cumpliendo su
deber [24] .

Tono humano

9. El afan por cultivar las virtudes
humanas colaborara a que se respire
el bonus odor Christi (cfr. 2 Cor 2, 15),
el buen aroma de Cristo. En este
contexto, se demuestra
especialmente importante el "tono
humano", el comportamiento cordial
y respetuoso en las relaciones con los
demads. Fomentémoslo en el seno de
la familia, en el lugar de trabajo, en
los momentos dedicados al
entretenimiento, al deporte, al
descanso, aunque no pocas veces se
precise también en eso ir
contracorriente. No tengamos miedo
si, en ocasiones, nuestra sencilla
naturalidad cristiana choca con el
ambiente, porque —como nos enseno
san Josemaria— ésa es entonces la



naturalidad que el Sefior nos pide
[25] .

Hoy se alza imperiosa la necesidad
de cuidar el tono humano y de
promoverlo a nuestro alrededor. Con
frecuencia, en la familia y en la
sociedad se descuidan esas
manifestaciones de delicadeza en la
conducta, en aras de una falsa
naturalidad. Existen abundantes
maneras de contribuir a la formacion
en este terreno. Lo primero, como
siempre, es el ejemplo, aunque
resultara también conveniente
insistir mediante conversaciones
personales y charlas a grupos de
personas. El respeto en el trato
mutuo se manifiesta en el modo de
vestir digno y honesto, en los temas
de conversaciones y tertulias, en la
promocion de un espiritu de servicio
alegre, dentro del hogar, de la
escuela, de los lugares de diversion o
descanso; en la atencion material de



los hogares y en el cuidado de las
cosas pequenas.

Particular importancia reviste el
interés por adquirir y fomentar un
serio nivel cultural, adecuado a las
circunstancias de cada uno, en
funcion de los estudios realizados,
del ambiente social, de los gustos y
aficiones personales. Me limitaré a
recordaros que aqui juegan un papel
importante las lecturas y el buen
aprovechamiento del tiempo
dedicado al oportuno descanso.

10. En los Centros del Opus Deiy en
las labores apostolicas alentadas por
fieles de la Prelatura, se procura que
los jovenes se acostumbren a pensar
en los demas, con generosidad, con
afanes de servicio. Animemos
positivamente a que se forjen un
ideal de vida que no les encierre en
limites raquiticos, c6modos o
egoistas. Recordemos como san
Josemaria impulsaba a fomentar en



ellas y en ellos todas sus ambiciones
nobles, sobrenaturalizandolas.

Si cultivan esas ambiciones nobles,
con espiritu de superacion y
sacrificio, aparecera mas hacederoy
sencillo el aprecio de la
trascendencia y el relieve
sobrenatural de esos esfuerzos; y
mas facilmente se ayudara a que
avancen en su vida interior y lleguen
a ser instrumentos idéneos en las
manos de Cristo, en servicio de la
Iglesia y de la sociedad.

Muchas chicas y muchos chicos
jovenes —decia Juan Pablo IT en una
ocasion— «son exigentes en lo que
atafie al sentido y al modelo de su
vida y desean librarse de la
confusion religiosa y moral.
Ayudadles en esta empresa. En
efecto, las nuevas generaciones estan
abiertas y son sensibles a los valores
religiosos, aunque a veces sea de
modo inconsciente. Intuyen que el



relativismo religioso y moral no da la
felicidad y que la libertad sin la
verdad es vana e ilusoria» [26] . La
criatura que se conforma con
horizontes reducidos, muy
dificilmente llegara a adquirir una
verdadera formacion humanay
cristiana. No dejemos de alentar a los
jovenes para que sepan enfrentarse
con los problemas de este mundo.

El tono humano de los ministros
sagrados

11. Para los sacerdotes también se
revela imprescindible el ejercicio de
las virtudes humanas, por la
naturaleza misma del ministerio
pastoral. Los presbiteros desarrollan
su labor en medio del mundo, en
contacto inmediato con toda clase de
personas, que —como puntualizo
don Alvaro— «suelen ser jueces
inexorables del sacerdote, y se fijan
ante todo en su modo de proceder
como hombre» [27] .



Un sacerdote afable, educado,
disponible para dedicar su tiempo a
los demas, sabe presentarse bieny
hacer agradable la lucha del
cristiano.

Ninguna circunstancia aparto a san
Josemaria de la elevada idea que
tenia del sacerdote. Aunque, por una
parte, debe hacerse todo para todos
para llegar a todos (cfr. 1 Cor 9, 19),
por otra, no ha de olvidar que es
representante de Jesucristo entre los
hombres. Por tanto, es logico que
deba esforzarse —dentro de sus
limitaciones personales— para que
los demas fieles descubran, a través
de su comportamiento personal, el
rostro del Sefior. Conservan toda su
actualidad las recomendaciones que
nuestro Fundador dirigia a los
clérigos, instandoles a cuidar la
correccion en el modo de vestir, para
que la gente estuviera en condiciones
de reconocerles como ministros de



Cristo, como dispensadores de los
misterios de Dios (cfr. 1 Cor 4, 1).

El sacerdocio abarca toda la
existencia del presbitero.
Precisamente por esto, porque ha de
aparecer real y constantemente
disponible, se le ha de reconocer
facilmente, y el traje sacerdotal —la
sotana o el clergyman — lo distingue
de modo claro. En la sociedad actual
—muy ligada a la cultura de la
imageny, a la vez, quiza alejada de
Dios—, la vestimenta sacerdotal no
pasa inadvertida. Por eso, los
sacerdotes de la Prelatura que
ejercen su ministerio pastoral en una
iglesia, llevan habitualmente el traje
talar en el templo, y también en
nuestros Centros. De los paises
donde hay otras costumbres —
comentaba nuestro Padre—, no digo
nada. Haremos siempre lo que
disponga la Iglesia. Sin embargo,
dentro de casa llevaremos la
sotana: los que hablan de libertad



deben, al menos, respetar nuestra
libertad de vestir en casa [28] .

FORMACION ESPIRITUAL

12. Esta faceta ha de ocupar «un
puesto privilegiado en la vida de
cada uno, llamado como estd a crecer
ininterrumpidamente en la
intimidad con Jesus, en la
conformidad con la Voluntad del
Padre, en la entrega a los hermanos
en la caridad y en la justicia» [29] .

El Papa Benedicto XVI ha recordado
que el itinerario formativo del
cristiano en la tradicion mas
antigua de la Iglesia, aun sin
descuidar la comprension
sistematica de los contenidos de la
fe, tuvo siempre un caracter de
experiencia, en el cual era
determinante el encuentro vivoy
persuasivo con Cristo, anunciado
por auténticos testigos [30] . La
vida de union con Cristo, la busqueda
de la santidad, se nutre de auxilios



espirituales: conocimiento de la
doctrina catolica, vida liturgica y
sacramental, acompafiamiento
espiritual.

Identificarse con Jesucristo

13. Con la accion del Espiritu Santo,
los modos de seguir a Jesucristo
dentro de la Iglesia son
innumerables. Asilo anotaba nuestro
Padre, cuando escribia: habéis de
ser tan varios, como variados son
los santos del cielo, que cada uno
tiene sus notas personales
especialisimas. —Y, también, tan
conformes unos con otros como los
santos, que no serian santos si
cada uno de ellos no se hubiera
identificado con Cristo [31] .

El Opus Dei, ademas de las practicas
de piedad —todas tradicionales en la
Iglesia— que recomienda a sus fieles
0 a quienes se acercan a las labores
apostolicas, transmite un espiritu,
para afrontar y dar sentido a la



propia vida, fundamentandola en la
filiacion divina en Cristo. El eje —el
quicio — sobre el que gira toda la
labor de santificacion, propia y
ajena, es el trabajo profesional
realizado del mejor modo posible, en
union con Jesucristo y con el deseo
de servir a los demas.

Esta ayuda espiritual facilita la
unidad de vida, porque los fieles de
la Prelatura y los socios de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
aprenden a tomar ocasion de las
situaciones concretas en que se
encuentran, para convertirlas en
ocasion y medio de santidad y de
apostolado, actuando siempre con la
mas plena libertad personal en las
cuestiones profesionales, familiares,
sociales, politicas, etc., que la Iglesia
deja a la personal decision de los
catolicos.

En este sentido, san Josemaria
explicaba que es imposible



establecer una diferencia entre
trabajo y contemplacion: no se
puede decir hasta aqui se reza, y
hasta aqui se trabaja. Se continua
siempre rezando, contemplando en
la presencia de Dios. Siendo
hombres de accion en apariencia,
vamos a parar a donde fueron a
parar los misticos mas altos: volé
tan alto, tan alto, / que le di a la
caza alcance, hasta el corazon de
Dios [32] . ;Como no descubrir un
eco de estas ensefianzas en las
palabras del Papa Juan Pablo II,
dirigidas en Castelgandolfo a fieles
del Opus Dei? «Vivir unidos a Dios en
el mundo, en cualquier situacion,
tratando de mejorarse a si mismos
con la ayuda de la gracia y dando a
conocer a Jesucristo con el
testimonio de la vida. ¢Y qué hay mas
bello y mdas entusiasmante que este
ideal? Vosotros, insertos y mezclados
en esta humanidad alegre y dolorosa,
queréis amarla, iluminarla, salvarla»
[33].



Los medios

14. La union del trabajo con la lucha
ascética, la contemplacion y el
ejercicio de la mision apostolica,
requiere una honda preparacion: por
eso, el Opus Dei nos ofrece un amplio
abanico de recursos de formacion
personales y colectivos. Entre los
personales, uno reviste especial
importancia: es la charla fraterna,
que llamamos también Confidencia
precisamente por su caracter
interpersonal lleno de confianza.

Es una conversacion de direccion
espiritual, que se situa en el contexto
del servicio fraterno, para vivir a
fondo, con libertad y
responsabilidad, el encuentro
cotidiano con Cristo en medio del
mundo. Ya en las paginas del Nuevo
Testamento encontramos como el
Sefior quiso servirse de la mediacion
de hombres y mujeres para
encaminar las almas hacia la meta de



la santidad. Cuando llama a san
Pablo en el camino de Damasco, le
pide que acuda a otro hombre,
Ananias, que le comunicara lo que ha
de saber acerca del nuevo camino
que esta a punto de emprender (cfr.
Hch 9, 6-18; 22, 10-15). Luego irad a
Jerusalén videre Petrum , para ver a
Pedro y aprender de él muchos
aspectos de la doctrina y de la vida
cristianas (cfr. Gal 1, 18). De hecho, la
direccion espiritual es una tradicion
cuyo espiritu se remonta a los
primeros pasos de la Iglesia.

En el Opus Deli, esa ayuda espiritual
tiende a facilitar que las personas
asimilen con fidelidad el espiritu que
nuestro Fundador recibio de Dios y
nos transmitio, y que ha sido
propuesto por la Iglesia como un
camino de santidad [34] .

15. San Josemaria explicaba que, en
la Obra, la direccion espiritual
personal se realiza in actu , es decir,



en el momento en que se tiene esa
conversacion. Esa atencion se situa
en el ambito del consejo para ayudar
a progresar en la vida cristiana.
Nuestro Padre comparaba alguna vez
la direccion espiritual a la tarea de
un hermano, que se preocupa por la
marcha de los hermanos mas
jovenes; de un amigo o una amiga
leales, movidos por el deseo de
invitar a otros a ser mejores
cristianos [35] . En definitiva, la
Confidencia es una conversacion
entre hermanos, y no la de un
subdito con su superior. Los que
atienden esas charlas fraternas
actuan con una delicadeza
extraordinaria, fruto de la
preocupacion exclusiva por la vida
interior y las tareas apostdlicas de
sus hermanos, sin pretender jamas
influir en los asuntos temporales —
de caracter profesional, social,
cultural, politico, etc.— de cada uno.



En la Obra, la separacion entre el
ejercicio de la jurisdiccion y la
direccion espiritual se asegura en la
practica, entre otras cosas, por el
hecho de que precisamente quienes
reciben charlas de direccion
espiritual —los Directores locales y
algunos otros fieles especialmente
preparados, y los sacerdotes al
celebrar el sacramento de la
Penitencia— no tienen ninguna
potestad de gobierno sobre las
personas que atienden. El Régimen
local, en lo que comporta de
capacidad de gobierno, no se refiere
a las personas, sino solo a la
organizacion de los Centros y de las
actividades apostdlicas; la funcion de
los Directores locales, en lo que se
refiere a sus hermanos, es de consejo
fraterno. No coinciden en un mismo
sujeto, por lo tanto, las funciones de
jurisdiccion y de ayuda espiritual. En
la Prelatura, la unica base de la
autoridad de gobierno sobre las
personas es la jurisdiccion, que



reside solo en el Prelado y en sus
Vicarios.

¢Qué ofrece, pues, el Opus Dei?
Fundamentalmente, una direccion
espiritual a sus fieles y a las demas
personas que la pidan. Los fieles de
la Prelatura, porque aspiramos a
nuestra santificacion personal y a
realizar la mision del Opus Dei en la
Iglesia, no tenemos inconveniente, de
ordinario, en hablar con quienes nos
indican los Directores —aunque sea
alguien mas joven—, siempre con
plena libertad y con fe en la gracia
divina, que se sirve de instrumentos
humanos. La charla fraterna no es
una cuenta de conciencia. Si en esa
direccion espiritual se nos pregunta
algo —y, en ocasiones, puede ser
bueno y hasta necesario que nos
pregunten—, procederan con mucha
delicadeza, porque nadie esta
obligado, concretamente, a decir en
la Confidencia lo que es materia de
confesion.



Todo lo que os menciono, hijas e
hijos mios, os parecera obvio, pero
he deseado recogerlo en el contexto
actual de la sociedad, que manifiesta
una particular sensibilidad por el
respeto a la intimidad de las
personas, aunque también abundan,
en ciertos ambientes, la falta de
pudor y de respeto a la vida privada
de los demas. A todos nos explicaron,
al poco de conocer la Obra, que no se
nos ocurria, ni se nos ocurre, llamar
"mi director espiritual” a quien nos
escucha, sencillamente porque,
repito, no se da ese personalismo en
la Obra, ni se ha dado nunca. El que
recibe una Confidencia transmite el
espiritu del Opus Dei sin afiadiduras:
quien tiene el encargo de ofrecer esa
ayuda desaparece para poner a las
almas frente al Sefior, dentro de las
caracteristicas de nuestro camino.
Un camino, decia nuestro Padre, el
de la Obra, que es muy ancho. Se
puede ir por la derecha o por la
izquierda; a caballo, en bicicleta;



de rodillas, a cuatro patas como
cuando erais nifios; y también por
la cuneta, siempre que no se salga
del camino [36] .

El Sacramento de la Reconciliacion

16. Ademads de la charla fraterna,
acudimos —de ordinario,
semanalmente— a un sacerdote para
recibir la ayuda espiritual que esta
unida a la Confesion sacramental.
Como es bien comprensible, nos
ayudan los confesores que se
designan para los distintos Centros,
que se han ordenado para servir en
primer lugar a sus hermanasy
hermanos, con total disponibilidad, y
—porque conocen y viven el mismo
espiritu— tienen una especifica
preparacion para orientarnos, nunca
para mandar. De modo analogo se
comporta quien suele acudir al
médico de familia, cuando lo hay, en
lugar de ir a un desconocido.



A la vez, como siempre dejé muy
claro san Josemaria, los fieles de la
Prelatura, al igual que todos los
catolicos, gozan de plena libertad
para confesarse o hablar con
cualquier sacerdote que tenga
facultades ministeriales: os
sorprenderd que os recuerde esta
verdad tan clara, pero me interesa
mencionarla porque quiza podria ser
menos conocida por quienes nada
saben del Opus Dei o del espiritu de
libertad propio de los seguidores de
Jesucristo. Ademas, nuestro Padre
establecio que habitualmente sean
personas distintas quienes nos
atiendan en la charla fraterna y en la
Confesion.

Espiritu de iniciativa y docilidad

17. La direccidn espiritual requiere,
en las personas que la reciben, el
deseo de progresar en el seguimiento
de Cristo. Son ellas las primeras
interesadas en buscar ese impulso



con la frecuencia oportuna, abriendo
el corazon con sinceridad, de modo
que les puedan sugerir metas,
sefialar posibles desviaciones,
alentar en momentos de dificultad,
facilitar consuelo y comprension. Por
eso, se mueven con espiritu de
iniciativa y de responsabilidad. El
consejo de otro cristiano y
especialmente —en cuestiones
morales o de fe— el consejo del
sacerdote, es una ayuda poderosa
para reconocer lo que Dios nos
pide en una circunstancia
determinada; pero el consejo no
elimina la responsabilidad
personal: somos nosotros, cada
uno, los que hemos de decidir al
fin, y habremos de dar
personalmente cuenta a Dios de
nuestras decisiones [37] .

Al acudir a la direccion espiritual,
para secundar la accion del Espiritu
Santo y crecer espiritualmente e
identificarnos con Cristo, debemos



cultivar las virtudes de la sinceridad
y de la docilidad, que resumen la
actitud del alma creyente ante el
Paraclito. Asi describia esta
recomendacion san Josemaria,
dirigiéndose a todos los fieles, de la
Obra o no. Conocéis de sobra las
obligaciones de vuestro camino de
cristianos, que os conduciran sin
pausa y con calma a la santidad;
estais también precavidos contra
las dificultades, practicamente
contra todas, porque se
vislumbran ya desde los principios
del camino. Ahora os insisto en
que os dejéis ayudar, guiar, por un
director de almas, al que confiéis
todas vuestras ilusiones santas y
los problemas cotidianos que
afecten a la vida interior, los
descalabros que sufrais y las
victorias. En esa direccion
espiritual mostraos siempre muy
sinceros: no os concedais nada sin
decirlo, abrid por completo
vuestra alma, sin miedos ni



vergiienzas. Mirad que, si no, ese
camino tan llano y carretero se
enreda, y lo que al principio no era
nada, acaba convirtiéndose en un
nudo que ahoga [38] .

Y, haciendo eco a la ensefianza de los
Padres de la Iglesia y de los autores
espirituales, apoyado en la
experiencia de muchos afios de
practica pastoral, insistia: si el
demonio mudo se introduce en un
alma, lo echa todo a perder; en
cambio, si se le arroja fuera
inmediatamente, todo sale bien,
somos felices, la vida marcha
rectamente: seamos siempre
salvajemente sinceros , pero con
prudente educacion [39] .

El Sefior vuelca su gracia
abundantemente sobre la humildad
de quienes reciben con vision
sobrenatural los consejos de la
direccion espiritual, viendo en esa
ayuda la voz del Espiritu Santo. S6lo



una efectiva docilidad de corazon y
de mente hace posible el progreso en
el camino de la santidad, ya que el
Paraclito, con sus inspiraciones y con
los consejos de quienes nos atienden,
va dando tono sobrenatural a
nuestros pensamientos, deseos y
obras. Fl es quien nos empuja a
adherirnos a la doctrina de Cristo
y a asimilarla con profundidad,
quien nos da luz para tomar
conciencia de nuestra vocacion
personal y fuerza para realizar
todo lo que Dios espera. Si somos
dociles al Espiritu Santo, la imagen
de Cristo se ira formando cada vez
mas en nosotros e iremos asi
acercandonos cada dia mas a Dios
Padre . Los que son llevados por el
Espiritu de Dios, esos son hijos de
Dios (Rm 8, 14) [40] .

Humildad y prudencia al impartir la
direccion espiritual



18. Me detengo ahora en las
disposiciones de quien asiste a otros
en la direccion espiritual. Resalta, en
primer lugar, la de querer a los
demas como son, buscando
exclusivamente su bien. Asi, su
actitud sera siempre positiva,
optimista y alentadora. Ademas,
debera también fomentar en si
mismo la virtud de la humildad, para
no perder de vista que solo es un
instrumento (cfr. Hch 9, 15), del que
el Sefior desea servirse para la
santificacion de las almas.

Por otra parte, se esmerard en
prepararse lo mejor posible para
ejercitar su tarea, conocer los
principios fundamentales de la vida
espiritual que de ordinario recorren
las almas, y dudar prudentemente —
es decir, no fiarse exclusivamente de
su criterio— si se presentan
situaciones especiales. En estos casos,
ademas de rezar mas, pedird mas
luces al Espiritu Santo, para estudiar



y enfocar el asunto. Si es necesario,
de acuerdo con las ensefianzas de la
Moral, se puede hacer una consulta a
personas mas doctas, presentandola
como un caso hipotético y
modificando las circunstancias, de
manera que —para guardar
rigurosamente el silencio de oficio—
quede completamente a salvo la
identidad de quien se trate, y
siempre con la debida prudencia.

En la Obra, desde siempre,
conociamos y aceptadbamos
expresamente que la persona con
quien se habla fraternalmente pueda
consultar al Director pertinente,
cuando lo considere oportuno para
ayudar mejor al interesado. Con el
fin de que quede aun mas de
manifiesto el espiritu de libertad y de
confianza en esas situaciones —que
no seran ni habituales ni frecuentes
—, la persona que recibe la charla
fraterna plantea al interesado si
desea pedir consejo él mismo a un



Director o si prefiere que lo haga el
que escucha su Confidencia. Es una
manera de proceder que refuerza las
medidas de delicadeza y de
prudencia vividas desde el principio.

A la vez, todos cuentan con la
libertad de acudir directamente al
Padre o a un Director Regional o de
la Delegacion, para hablar de la
propia vida interior. Esto nos ofrece
la garantia, a quienes acudimos a la
direccion espiritual en el Opus Dei,
de que vamos a recibir lo que
necesitamos y deseamos: el espiritu
que nos transmitio san Josemaria, sin
afladiduras ni modificaciones. Al
mismo tiempo, ni de lejos se lesiona
el deber de mantener el secreto
natural, que se guarda con el
maximo cuidado y severidad: una
persona que no fuera ejemplar en
este punto, careceria de una
disposicion fundamental para
impartir direccion espiritual.



Quienes atienden a otros, procuran
fomentar en todo momento la
libertad interior de esas almas, para
que respondan voluntariamente a los
requerimientos del amor de Dios. La
direccion espiritual se ofrece, por
tanto, sin uniformar a los fieles del
Opus Dei; eso seria ilogico y una falta
de naturalidad. La Obra nos quiere
libérrimos y diversos. Pero nos
quiere ciudadanos catolicos
responsables y consecuentes, de
forma que el cerebro y el corazon
de cada uno de nosotros no vayan
dispares, cada uno por su lado,
sino concordes y firmes, para
hacer en todo momento lo que se
ve con claridad que hay que hacer,
sin dejarse arrastrar —por falta de
personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o
modas pasajeras [41] . Logicamente,
han de hablar con la fortaleza
necesaria para estimularles a
caminar por la senda que Dios les
marca; pero también con suavidad



extrema, porque no son ni se sienten
duenos, sino servidores de las almas:
fortiter in re, suaviter in modo . En
efecto, la prudencia exige que,
siempre que la situacion lo
requiera, se emplee la medicina,
totalmente y sin paliativos,
después de dejar al descubierto la
llaga (...). En primer lugar hemos
de proceder asi con nosotros
mismos, y con quienes, por
motivos de justicia o de caridad,
tenemos obligacion de ayudar [42] .

No ha de ser rémora en este encargo
el pensamiento de que también uno
mismo debe mejorar en ese punto
concreto. ¢Acaso no cura un médico
que esté enfermo, aun cuando el
trastorno que le aqueja sea
cronico?; ¢le impedira su
enfermedad prescribir a otros
enfermos la receta adecuada?
Claro que no: para curar, le basta
poseer la ciencia oportunay
ponerla en practica, con el mismo



interés con el que combate su
propia dolencia [43] .

La formacion liturgica

19. Dentro de la formacion espiritual,
muy unida a la formacién doctrinal-
religiosa, se situa el amor por la
sagrada liturgia de la Iglesia en la
que —de modo eminente en la Santa
Misa— se realiza la obra de nuestra
Redencion [44] . La Santa Misa nos
situa (...) ante los misterios
primordiales de la fe, porque es la
donacion misma de la Trinidad a la
Iglesia. Asi se entiende que la Misa
sea el centro y la raiz de la vida
espiritual del cristiano [45] .

El mensaje cristiano es performativo .
Es decir, el Evangelio, y la liturgia
que lo trae a nuestra existencia, no es
solamente una comunicacion de
realidades que se pueden saber, sino
una comunicacion que comporta
hechos y cambia la vida [46] .



Nadie con sentido comun y sentido
sobrenatural puede pensar que la
liturgia es "cosa de clérigos"; o que
los clérigos "celebran" y el pueblo
simplemente "asiste". Bien lejos de
semejante concepcion, san Josemaria
impulsaba la participaciéon de todos:
desde la comprension de la conexion
intima entre liturgia de la Palabray
liturgia eucaristica, o de la
dimension esencial de la adoracion
en la celebracién, hasta detalles
concretos como el uso del misal de
fieles, para facilitar su participacion:
primero desde el corazon y después
con las palabras y los gestos
previstos. Recuerdo haber oido que,
ya en los afios treinta del siglo
pasado, para dar mas vigor a esa
ensefianza, quiso que se dialogara la
Misa, con una respuesta en voz alta,
a las oraciones que pronunciaba el
sacerdote. Entonces no era habitual:
faltaban treinta afios hasta el
Concilio Vaticano II.



La liturgia de la Palabra

20. Toda la historia de la salvacion, y
la liturgia que la celebra y hace
presente, esta caracterizada por la
iniciativa de Dios que nos convoca y
espera de cada uno de nosotros una
respuesta actual, con un amor que
luego informe toda la jornada, con
animo de que el Sacrificio del altar se
prolongue a lo largo de las
veinticuatro horas.

La celebracion de la Palabra en la
Santa Misa es un verdadero didlogo
que exige una contestacion delicada:
es Dios que habla a su pueblo y éste
hace suya esta palabra divina por
medio del silencio, del canto, etc.; se
adhiere a ese anuncio profesando su
fe en el Credo, y lleno de confianza
acude con sus peticiones al Sefior
[47] . En las lecturas, el Paraclito
habla con voces humanas para que
nuestra inteligencia sepay
contemple, para que la voluntad se



robustezca y la accion se cumpla
[48] . La posibilidad de que se hagan
realidad en nuestra vida, depende de
la gracia divina, pero también de la
preparacion y fervor de quien las lee
y las medita, de quien las escucha.
«Por las santas Escrituras, en efecto,
somos conducidos a cumplir acciones
virtuosas y a la pura contemplacion»
[49] .

Aqui se nos presenta un punto bien
concreto de examen y de mejora.
¢Qué fruto sacamos de esas lecturas
cada dia, en la Santa Misa?
¢Saboreamos los instantes de silencio
previstos después del Evangelio, para
aplicarnos la predicacion del Sefior?
He recordado que «muchos hemos
sido testigos de como san Josemaria
se metia a fondo en las lecturas de la
Misa; se le notaba hasta en el tono de
la voz. Se repetia, con repetida
frecuencia, un hecho: después del
Santo Sacrificio, tomaba nota de las
frases que le habian herido mas



profundamente, para llevarlas a la
oracion personal. Asi se enriquecia
constantemente su alma y su
predicacion. Tratemos nosotros de
imitar a tan buen maestro. Dios se
nos ha revelado para que le
conozcamos mas y mejor, y para que
le demos a conocer, con naturalidad,
sin respetos humanos» [50] .

La liturgia eucaristica

21. En esta parte de la Santa Misa, el
sacerdote no se dirige
principalmente a los fieles reunidos.
De hecho, la orientacion espiritual e
interior de todos, del sacerdote y de
los fieles, es versus Deum per Iesum
Christum , hacia Dios por medio de
Jesucristo. En la liturgia eucaristica,
sacerdote y pueblo ciertamente no
rezan el uno hacia el otro, sino
hacia el unico Senor. Por tanto
durante la oracion miran en la
misma direccion, hacia una
imagen de Cristo en el abside, o



hacia una cruz o simplemente
hacia el cielo, como hizo el Seiior
en la oracion sacerdotal la noche
antes de su Pasion [51] . {COmo nos
ayuda a vivir esta adoracion comun,
este salir al encuentro del Sefior que
viene, y poner nuestros ojos en la
cruz del altar!

22. En el Sacrificio del altar son
necesarias la obediencia y la piedad,
intimamente unidas: son también
requisitos fundamentales para que la
liturgia sea fuente y cumbre de la
vida de la Iglesia y de cada cristiano.
Obediencia, en primer lugar, porque
«las palabras y los ritos liturgicos son
expresion fiel, madurada a lo largo
de los siglos, de los sentimientos de
Cristo y nos ensefian a tener los
mismos sentimientos que El (cfr. Flp
2, 5); conformando nuestra mente
con sus palabras, elevamos al Sefior
nuestro corazon» [52] . He aqui un
fundamento profundo de por qué
hemos de obedecer, de amar, cada



palabra, cada gesto, cada rubrica,
pues hacen llegar el don de Dios, nos
ayudan a ser alter Christus , ipse
Christus .

El Concilio Vaticano II ha recordado
que la plena eficacia de la liturgia
depende también de que cada uno,
sacerdote o fiel, ponga el alma en
consonancia con lavoz [53] . Y
Benedicto XVI explicaba que en las
ceremonias, la vox, las palabras
preceden a nuestra mente. De
ordinario no sucede asi. Primero
se debe pensary luego el
pensamiento se convierte en
palabra. Pero aqui la palabra
viene antes. La sagrada liturgia
nos da las palabras; nosotros
debemos entrar en estas palabras,
encontrar la concordia con esta
realidad que nos precede (...). Esta
es la primera condicion: nosotros
mismos debemos interiorizar la
estructura, las palabras de la
liturgia, la palabra de Dios. Asi



nuestro celebrar es realmente
celebrar "con" la Iglesia: nuestro
corazon se ha ensanchado y no
hacemos algo, sino que estamos
"con" la Iglesia en coloquio con
Dios [54] .

En la vida de san Josemaria se
funden de modo admirable piedad y
obediencia, y constituyen un ejemplo
de algo muy real: de ninguna forma
podremos manifestar mejor
nuestro maximo interés y amor
por el Santo Sacrificio, que
guardando esmeradamente hasta
la mas pequeiia de las ceremonias
prescritas por la sabiduria de la
Iglesia. Y, ademas del Amor, debe
urgirnos la "necesidad" de
parecernos a Jesucristo, no
solamente en el interior, sino
también en lo exterior,
moviéndonos —en los amplios
espacios del altar cristiano— con
aquel ritmo y armonia de la
santidad obediente, que se



identifica con la voluntad de la
Esposa de Cristo, es decir, con la
Voluntad del mismo Cristo [55] .

Me gustaria que estas brevisimas
consideraciones acerca de la
estructura de la Santa Misa nos
ayudasen a todos a fomentar el
interés por la liturgia, alimento y
parte necesaria de la vida espiritual.
Como no recordar que nuestro
Fundador, ya en el lejano 1930,
escribid que todos en la Obra han de
tener especial empeiio en seguir,
con todo interés, todas y cada una
de las disposiciones liturgicas, aun
de las que parezcan poco o nada
importantes. El que ama no pierde
un detalle. Lo he visto: esas
pequeiieces son una cosa muy
grande: amor. Y obedecer al Papa,
hasta en lo minimo, es amarle. Y
amar al Padre Santo es amar a
Cristo y a su Madre, a nuestra
Madre Santisima, Maria. Y
nosotros solo aspiramos a eso:



porque les amamos, queremos que
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam [56] .

FORMACION EN LA DOCTRINA
CATOLICA

23. Quien ama sinceramente a Dios,
se siente impulsado a conocerle cada
vez mas y mejor; no se conforma con
un trato superficial; busca
comprender con mayor profundidad
todo lo que a El se refiere. El afan por
adquirir la ciencia teoldgica —la
buena y firme doctrina cristiana
— esta movido, en primer término,
por el deseo de conocer y amar a
Dios. A la vez, es también
consecuencia de la preocupacion
general del alma fiel por alcanzar
la mas profunda significacion de
este mundo, que es hechura del
Creador [57] . Por eso, la formacion
que el Opus Dei proporciona a sus
fieles —considerada desde la
perspectiva doctrinal-religiosa— se



dirige a que adquiramos la doctrina
de la Iglesia y profundicemos en su
conocimiento.

Con el mismo horizonte —mirando a
Dios y al mundo—, el beato Juan
Pablo IT sefiald la necesidad actual de
la formacion en la doctrina catdlica.
«Se revela hoy cada vez mas urgente
la formacion doctrinal de los fieles
laicos, no solo por el natural
dinamismo de profundizacion de su
fe, sino también por la exigencia de
"dar razon de la esperanza” que hay
en ellos, frente al mundo y sus graves
y complejos problemas. Se hacen asi
absolutamente necesarias una
sistematica accion de catequesis , que
se graduard segun las edades y las
diversas situaciones de vida, y una
mas decidida promocion cristiana de
la cultura , como respuesta a los
eternos interrogantes que agitan al
hombre y a la sociedad de hoy» [58] .



Desde los comienzos del Opus Dei, y
aun antes, san Josemaria mostré un
especial interés para que las
personas a quienes atendia
espiritualmente profundizasen en su
formacion doctrinal-religiosa,
porque cada uno ha de esforzarse,
en la medida de sus posibilidades,
en el estudio serio, cientifico, de la
fe [59] .

24. Como escribia san Gregorio
Magno, «muy inutil es la piedad si
falta la discrecion de la ciencia» [60],
y «nada es la ciencia si no tiene la
utilidad de la piedad» [61] . Nuestro
Fundador insistio en que el estudio
de la doctrina estuviera acompafnado
por una sincera vida espiritual, por
el trato intimo con Jesucristo en la
oracion y en los sacramentos, por
una devocion filial a la Virgen
Santisima. Ensefiaba que la verdad
es siempre, en cierto modo, algo
sagrado: don de Dios, luz divina
que nos encamina hacia Aquel que



es la Luz por esencia. Y esto sucede
especialmente cuando la verdad se
considera en el orden
sobrenatural: hay pues que
tratarla con respeto, con amor (...).
Mas aun: estamos persuadidos de
que esa verdad divina, que
llevamos, nos trasciende: que
nuestras palabras resultan
insuficientes para expresar toda su
riqueza, que es incluso posible que
no la entendamos con plenitud y
que hagamos el papel de quien
transmite un mensaje que él
mismo no comprende del todo

[62] .

Vale la pena el esfuerzo de la
Prelatura para asegurar a todos sus
fieles y a otras muchas personas una
seria preparacion doctrinal; mas aun
en momentos, como los actuales, en
los que esa necesidad se observa de
modo mas perentorio. Resalta como
gozosa realidad la afirmacion de
nuestro Fundador muchos afos



atras: la Obra entera equivale a
una gran catequesis, hecha de
forma viva, sencilla y directa en
las entraifas de la sociedad civil
[63].

Fidelidad al Magisterio y libertad en
lo opinable

25. La formacion doctrinal abarca
todos los campos: desde la filosofia a
la teologia y al derecho canodnico, etc.
Mediante esta preparacion —que en
el caso de los Numerarios y las
Numerarias, y de muchos Agregados
y Agregadas, cubre los programas
que se cursan en las universidades
pontificias— se contribuye a que en
todos los estratos de la sociedad haya
personas decididas a dar un
testimonio vivo del Evangelio, con la
palabra y con las obras: siempre
dispuestos —como escribe san Pedro
— a dar respuesta a todo el que os
pida razon de vuestra esperanza (1 Pe
3, 15).



De acuerdo con las repetidas
directrices del Magisterio, en la
explicacion de las diferentes
materias filosoficas y teoldgicas,
tiene una especial relevancia la
doctrina del Doctor comun de la
Iglesia. Se cumple asi la
recomendacion del Concilio Vaticano
IT'y de varios Romanos Pontifices:
«Profundizar en los misterios de la fe
y descubrir su mutua conexion (...)
bajo el magisterio de Santo Tomas»
[64] .

San Josemaria se atuvo a esta linea y
asi lo recordo a los profesores y
profesoras encargados de los
Estudios generales de la Prelatura. Al
mismo tiempo, con una mentalidad
abierta al progreso de la ciencia
teoldgica, explicaba que de esa
recomendacion no se puede
concluir que debamos limitarnos a
asimilar y a repetir todasy
solamente las enseiianzas de Santo
Tomas. Se trata de algo muy



distinto: debemos ciertamente
cultivar la doctrina del Doctor
Angélico, pero del mismo modo
que él 1a cultivaria hoy si viviese.
Por eso, algunas veces habra que
llevar a término lo que él mismo
solo pudo comenzar; y por eso
también, hacemos nuestros todos
los hallazgos de otros autores, que
respondan a la verdad [65] .

Os acabo de recordar, con palabras
de nuestro Padre, una caracteristica
esencial del espiritu del Opus Dei:
que corporativamente no tenemos
otra doctrina que la que enseia el
Magisterio de la Santa Sede.
Aceptamos todo lo que este
Magisterio acepta, y rechazamos
todo lo que él rechaza. Creemos
firmemente todo cuanto propone
como verdad de fe, y hacemos
también nuestro todo lo que es de
doctrina catdlica [66] . Y dentro de
esa doctrina amplia, cada uno de
nosotros forma su criterio



personal [67] . Los Estatutos de la
Prelatura establecen la prohibicion
de que el Opus Dei —como dijo
nuestro Fundador— cree o adopte
una particular escuela filosofica o
teoldgica [68] . Esto, ademas del amor
a la libertad, expresa un hecho
eclesiologico fundamental: que los
miembros de la Prelatura son
comunes fieles cristianos o, en su
caso, comunes sacerdotes seculares,
con idénticos ambitos de libertad de
opinion que los demas catolicos.

FORMACION PARA EL APOSTOLADO

26. El conocimiento profundo de las
verdades religiosas fundamentales,
asi como de los aspectos éticos y
morales que se relacionan mas de
cerca con el ejercicio del propio
trabajo, es importante también para
hacer una amplia labor apostdlica en
el ambiente profesional en el que
cada uno se desenvuelve. La luz de
los seguidores de Jesucristo no ha



de estar en el fondo del valle, sino
en la cumbre de la montaiia, para
que vean vuestras buenas obras y
glorifiquen a vuestro Padre que
esta en el cielo (Mt 5, 16) [69] .

Ciertamente abundan las personas
de corazon grande, capaces de
enamorarse de Dios, a las que falta la
luz de la doctrina que oriente y dé
sentido a sus vidas. Y a los cristianos
incumbe el deber y el gozo de
proporciondrsela. Un pasaje del
Nuevo Testamento lo ilustra
claramente. Cumpliendo un mandato
del Espiritu Santo, el didcono Felipe
se dirigio al camino que conducia a
Gaza. Por alli transitaba una carroza
en la que un alto personaje, ministro
de la reina de Etiopia, regresaba a su
pais después de haber adorado a
Dios en Jerusalén. Corrio Felipe a su
lado y oyo que leia al profeta Isaias.
Entonces le dijo: —;Entiendes lo que
lees? El respondié: —;Cémo lo voy a
entender si no me lo explica alguien?



Rogo entonces a Felipe que subieray
se sentase junto a él ( Hch 8, 30-31).

Es tarea de los catolicos anunciar,
con paz y perseverancia, la buena
nueva de Jesus, obviar la ignorancia
religiosa por medio de la difusion de
la doctrina revelada. El apostolado
cristiano —y me refiero ahora en
concreto al de un cristiano
corriente, al del hombre o la mujer
que vive siendo uno mas entre sus
iguales— es una gran catequesis,
en la que, a través del trato
personal, de una amistad leal y
auténtica, se despierta en los
demas el hambre de Dios y se les
ayuda a descubrir horizontes
nuevos: con naturalidad, con
sencillez he dicho, con el ejemplo
de una fe bien vivida, con la
palabra amable pero llena de la
fuerza de la verdad divina [70] .

Debemos propagar ardientemente la
Verdad de Cristo, hacer que otros



participen del tesoro que hemos
recibido, de modo que experimenten
que nada hay mas hermoso que
haber sido alcanzados,
sorprendidos, por el Evangelio,
por Cristo. Nada mas bello que
conocerle y comunicar a los otros
la amistad con El [71] .

27. En el Decreto sobre el apostolado
de los laicos, el Concilio Vaticano II
ensefia que «el apostolado solamente
puede conseguir su plena eficacia
con una formacion multiforme y
completa. La exigen no solo el
continuo progreso espiritual y
doctrinal del mismo seglar, sino
también las diversas circunstancias
de cosas, de personas y de deberes a
los que tiene que acomodar su
actividad (...). Ademas de la
formacion comun a todos los
cristianos, no pocas formas del
apostolado, por la variedad de
personas y de ambientes, requieren



una formacion especifica y peculiar»
[72] .

En los ultimos afios, este afan de
almas ha requerido mas vigor, para
contrarrestar el secularismo que ha
avanzado a grandes pasos, hasta
adquirir carta de ciudadania en
paises tradicionalmente cristianos.
Volver a impregnar con el espiritu de
Cristo las raices de esas naciones es
precisamente el objetivo de la nueva
evangelizacion [73] . En la Prelatura,
esa labor se resume en orientary
estimular a cada persona, para que
realice la mision evangelizadora
recibida en el Bautismo, con el
espiritu y los medios especificos del
Opus Dei, a través del apostolado de
amistad y confidencia .

Juan Pablo II insistia en que el
mundo «reclama evangelizadores
creibles, en cuya vida , en comunion
con la cruz y la resurreccion de
Cristo, resplandezca la belleza del



Evangelio (...). Todo bautizado, en
cuanto testigo de Cristo, ha de
adquirir la formacion apropiada a su
situacion, para que la fe no sdlo no se
agoste por falta de cuidado en un
medio tan hostil como es el ambiente
secularista, sino para sostener e
impulsar el testimonio
evangelizador» [74] .

Apostolado personal de amistad y
confidencia

28. Nuestro Sefior ha venido a esta
tierra para que todas las almas
alcancen la vida eterna, y quiere
contar también con sus discipulos: ut
eatis , que vayais —nos repite a los
cristianos, como a los Apodstoles—y
deis fruto, y vuestro fruto
permanezca (cfr. Jn 15, 16). Por tanto,
hijas e hijos mios, hemos de llevar su
doctrina por los mas diversos
ambientes, ya que nos interesan
todas las almas para el Sefior. Pero
resulta l6gico comenzar por quienes



Dios ha puesto mas cerca de
nosotros.

En la Prelatura del Opus Dei, como 0s
decia, damos prioridad a lo que san
Josemaria llamaba apostolado de
amistad y confidencia : un trato
personal en el que un corazon vierte
en otro su conocimiento y su amor a
Cristo, facilitando que se abra a los
suaves impulsos de la gracia.

La amistad supone —y al mismo
tiempo crea— comunion de
sentimientos y de afanes. Pero
«donde principalmente se realiza esa
comunicacion es en la convivencia
(...); de aqui que el convivir sea
propio de la amistad» [75] . Con ese
trato, se emprende el primer paso del
camino de la amistad. Por tanto, nos
da alegria aprovechar las ocasiones
que la labor profesional y social nos
brindan de conocer a nuevos amigos,
con el deseo de ayudarles y, también,
de aprender de ellos: la amistad es



esencialmente mutua. Nuestro Padre
nos animaba a conducirnos como
Cristo que pasa al lado de la gente,
por el sendero de la vida cotidiana.
El Seiior quiere servirse de
nosotros —de nuestro trato con los
hombres, de esta capacidad
nuestra, que nos ha dado El, de
querer y de hacernos querer—,
para seguir haciéndose Fl amigos
en la tierra [76] .

Entre las caracteristicas de este modo
de servir, destaca la necesidad de
saber adaptarse a la capacidad y a la
mentalidad de cada uno, de modo
que entiendan lo que escuchan. San
Josemaria llamaba don de lenguas a
este esfuerzo por hacerse entender,
que brota como fruto de la gracia, de
la oracion y de la preparacion
personal, para que la doctrina de la
Iglesia resuene con tonalidades
nuevas en los oidos de las personas.
Hay que repetir lo mismo, pero de
modos diversos. Es la forma lo que



debe ser siempre nuevo, distinto;
no la doctrina [77] .

Se trata de imitar a Jesus, que
exponia las mas altas ensefianzas por
medio de parabolas, de
comparaciones que todos —cada uno
a su nivel— estaban en condiciones
de entender. Fomentemos el deseo de
exponer las verdades cristianas de
forma atractiva: que vuestra palabra
sea siempre grata, sazonada con sal,
de forma que sepdais responder a cada
uno como conviene ( Col 4, 6). No se
trata de una formalidad, o de
mostrarnos eruditos, sino de hablar
con contenido, buscando la gloria de
Dios y el bien de las almas.

29. En este contexto, el conocimiento
profundo de la Sagrada Escritura —
del Antiguo y del Nuevo Testamento
—, fruto de una lectura asidua y de
una meditacion atenta, resulta de
una importancia fundamental. Lo ha
recordado recientemente el Papa



Benedicto XVI, en la Exhortacion
apostolica Verbum Domini sobre la
Palabra de Dios en la mision de la
Iglesia. Alli, entre otros grandes
santos a quienes el Sefior concedio
luces especiales para ahondar en el
sentido espiritual de la Biblia, el Papa
afirma que uno de esos rayos de luz
se manifiesta en san Josemaria
Escrivay su predicacion sobre la
llamada universal a la santidad
[78] .

El Romano Pontifice escribe que un
momento importante de la
animacion pastoral de la Iglesia
en el que se puede redescubrir
adecuadamente el puesto central
de la Palabra de Dios es la
catequesis, que, en sus diversas
formasy fases, ha de acompariiar
siempre al Pueblo de Dios [79] . Y
muestra como el encuentro de los
discipulos de Ematis con Jesus,
descrito por el evangelista Lucas
(cfr. Lc 24, 13-35), representa en



cierto sentido el modelo de una
catequesis en cuyo centro esta la
"explicacion de las Escrituras”,
que solo Cristo es capaz de dar
(cfr. Lc 24, 27-28), mostrando en si
mismo su cumplimiento. De este
modo, renace la esperanza mas
fuerte que cualquier fracaso, y
hace de aquellos discipulos
testigos convencidos y creibles del
Resucitado [80] . ;(No os traen a la
memoria estas palabras la
afirmacion gozosa de nuestro Padre
cuando predicaba que, ahora, Emaus
es el mundo entero, porque el
Sefior ha abierto los caminos
divinos de la tierra [81] ?

Recordad como nos transmitio las
ensefianzas de este pasaje de san
Lucas. Comentaba que toda la vida
de Cristo es un modelo divino que
debemos imitar, pero lo que nos
cuenta el evangelista de la escena
de Emaus nos pertenece muy
especialmente [82] . De esa escena



evangélica se sirvié también para
hablarnos del apostolado personal de
amistad y confidencia. Ponia
hincapié en una caracteristica
importante: es preciso tomar la
iniciativa, salir al encuentro de las
personas para ofrecerles nuestra
amistad y ayudarlas en su busqueda
de Dios, con un respeto y defensa de
la intimidad y de la libertad de todos.

En el camino de Emaus, el Resucitado
va en busca de dos discipulos que
regresaban a sus casas, desanimados
por los acontecimientos dolorosos
que habian presenciado: la Pasion y
Muerte de su Sefior. Ese gesto de
Jesus nos ensefia que la amistad lleva
a participar en las alegrias y en las
penas de nuestros amigos, a que
seamos solidarios y les dediquemos
tiempo. Jesis camina junto a
aquellos dos hombres, que han
perdido casi toda esperanza, de
modo que la vida comienza a
parecerles sin sentido. Comprende



su dolor, penetra en su corazon, les
comunica algo de la vida que
habita en Fl [83] . De igual modo
hemos de compartir las
preocupaciones, las ilusiones, las
dificultades de quienes tratamos,
siendo uno mas entre nuestros
compaferos de oficio o profesion, sin
que nos separe de ellos ninguna
barrera: una estupenda
caracteristica del espiritu de la Obra,
que no saca a nadie de su sitio y que
nos invita a estar en el mundo sin ser
mundanos.

Asi hemos de conducirnos en el
ambiente en que nos movemos, sin
perder de vista que —si somos fieles
— Jesucristo actia en nosotros, y
desea servirse de nuestro ejemplo y
de nuestra palabra para llegar a otras
personas, al tiempo que ellas nos
enriquecen con su amistad. Nada
mas logico que los verdaderos
amigos se comuniquen entre si sus
alegrias y sus penas, su quehacery,



desde luego, el tesoro mayor que
posee un cristiano: precisamente, la
vida de Cristo. Les hablaremos de
Dios, del gozo de tenerlo en nuestra
alma en gracia, del valor inmenso
que sélo El puede conferir a una
existencia humana.

Actuando asi, los cristianos cooperan
eficazmente en la mision
evangelizadora de la Iglesia,
metiendo a Cristo en el corazén y en
el alma de sus conocidos, para
contribuir a alzar la Cruz en la cima
de todas las actividades humanas.

Apostolado de la familia y con la
Jjuventud

30. Son muchas las actividades que
contribuyen a fortalecer la extension
del reino de Dios. Sin embargo,
algunas tienen objetivamente una
trascendencia mayor, segun las
necesidades de cada época y de cada
lugar. La familia, la formacion de la
juventud, el mundo de la cultura,



plantean, en gran parte, el reto de la
nueva evangelizacion a la que
impulsa el Santo Padre.

La familia necesita urgentemente
que se reafirme su humus originario,
querido por Dios en la creacién, que
desgraciadamente las costumbres y
las leyes civiles de muchos paises se
empefian en pervertir. Es una tarea
de importancia capital, en la que los
catolicos coincidimos con personas
de otras creencias, o sin religion
alguna, conscientes de que la
promocion de la familia —comunion
de amor entre un hombre y una
mujer, indisoluble y abierta a la vida
— construye una columna
insustituible para la recta ordenacion
de la sociedad, y un fundamento
importante para que los hombres
alcancen la madurez y la felicidad.
Ademas de lo que podamos
contribuir en colaboracidn con otras
gentes, personalmente se puede
ayudar, por ejemplo, a que los



conyuges se perdonen mutuamente y
entiendan mejor que su vida es
entrega al otro; y, si se trata de un
matrimonio cristiano, a que
comprendan que participan en un
misterio: en la union de Cristo con su
Iglesia. Esa fidelidad de ambos,
manifestacion del amor verdadero
con el paso del tiempo, traza también
el camino para llegar al Cielo.

La labor apostolica con la juventud
constituird siempre un reto vital para
el mundo y para la Iglesia, porque en
esos afos se forjan quienes
enderezaran el rumbo de la sociedad
y la haran avanzar por las sendas
trazadas por el Creador y Redentor.

En este ambito, cobra especial relieve
el apostolado de la diversion y el
buen uso del tiempo libre. Me limito
a recordaros lo que os escribi en
2002: que es preciso llenar de
contenido cristiano «las costumbres,
las leyes, la moda, los medios de



comunicacion, las expresiones
artisticas. Aspectos todos que laten
en el corazon de la batalla para la
nueva evangelizacion de la sociedad,
a la que el Santo Padre convoca sin
tregua a los cristianos» [84] .

Apostolado y cultura

31. El amplio mundo del
pensamiento y de la cultura, de las
ciencias, las letras y la técnica, sigue
demostrandose como un area
privilegiada que es preciso iluminar
con las luces del Evangelio. «Los
cristianos, pues, han de tener una fe
que les permita enfrentarse
criticamente con la cultura actual,
resistiendo a sus seducciones; incidir
eficazmente en los ambitos
culturales, econémicos, sociales y
politicos; manifestar que la
comunion entre los miembros de la
Iglesia catdlica y con los otros
cristianos es mas fuerte que
cualquier vinculacion étnica;



transmitir con alegria la fe a las
nuevas generaciones; construir una
cultura cristiana capaz de
evangelizar la cultura mas amplia en
que vivimos» [85] .

Los apostolados de la Obra son un
mar sin orillas . Queremos abrir los
brazos de par en par a cada persona,
como Cristo en la Cruz. De ahi
nuestro emperfio por llegar a los que
estdn mas lejos de Dios, como nos
ensefid san Josemaria, que amaba —
siempre lo repitio— el apostolado ad
fidem . Nuestro Padre nos alentaba a
tener especial empeiio en el
apostolado ad gentes, con los
gentiles (...). Primero —repetiré lo
de siempre—, con una amistad
sincera, leal, humanamente buena
[86] . Tomando ocasidn de las
multiples relaciones que se originan
en el ejercicio de la labor profesional,
en un mundo caracterizado por la
globalidad, resultara facil dialogar
con personas de otras confesiones y



creencias, o con gentes sin religion
alguna, con el deseo de suscitar en
ellas el deseo de conocer mejor a
Dios. Ayudaremos incluso a quienes
muestren una actitud negativa frente
a la Iglesia catolica, si procuramos
tratarles con mansedumbre,
paciencia, comprension y carifio.

Considero importante sobre todo
—decia Benedicto XVI en un discurso
a la Curia Romana— el hecho de que
también las personas que se
declaran agndsticasy ateas deben
interesarnos a nosotros como
creyentes. Cuando hablamos de
una nueva evangelizacion, estas
personas tal vez se asustan. No
quieren verse a si mismas como
objeto de mision, ni renunciar a su
libertad de pensamientoy de
voluntad. Pero la cuestion sobre
Dios sigue estando también en
ellos, aunque no puedan creer en
concreto que Dios se ocupa de
nosotros [87] .



Aunque en iniciativas de este tipo
participen especialmente solo
algunos, sentimos el deber de
apoyarlas con nuestra oracion.
Porque cada uno de nosotros, hijos
de Dios en la Iglesia santa, solo
quiere vivir para llevar el nombre
del Sefior a todos los pueblos y a
todas las culturas, hasta los ultimos
rincones de la tierra (cfr. Hch 9, 15).

FORMACION PROFESIONAL

32. Al constituir el trabajo ordinario,
segun el espiritu del Opus Dej, el
quicio de la santificacion personal y
el marco habitual de la labor
apostolica de sus fieles, se
comprende que en la Prelatura se
fomente la buena preparacion
profesional. El estudio, la
formacion profesional que sea, es
obligacion grave entre nosotros
[88] .

En tiempos recientes, el Magisterio
de la Iglesia ha abordado el tema del



trabajo —y todos leemos esa
ensefianza pensando en la
predicacion de san Josemaria, desde
1928— como ambito para la
busqueda de la santidad por parte de
los fieles laicos. Ha insistido en «la
formacion de una espiritualidad del
trabajo , que ayude a todos los
hombres a acercarse a través de él a
Dios, Creador y Redentor, a
participar en sus planes salvificos
respecto al hombre y al mundo, y a
profundizar en sus vidas la amistad
con Cristo» [89] .

Trabajo y unidad de vida

33. En la homilia Amar al mundo
apasionadamente , san Josemaria
insistio en la importancia de la
unidad de vida en el cristiano, que
armoniza la piedad, el trabajo y el
apostolado. Lo he ensefiado
constantemente con palabras de la
Escritura Santa: el mundo no es
malo, porque ha salido de las



manos de Dios, porque es criatura
suya, porque Yaveh lo miro y vio
que era bueno (cfr. Gn 1, 7 y ss).
Somos los hombres los que lo
hacemos malo y feo, con nuestros
pecados y nuestras infidelidades.
No lo dudéis, hijos mios: cualquier
modo de evasion de las honestas
realidades diarias es para
vosotros, hombres y mujeres del
mundo, cosa opuesta a la voluntad
de Dios. Por el contrario, debéis
comprender ahora —con una
nueva claridad— que Dios os llama
a servirle en y desde las tareas
civiles, materiales, seculares de la
vida humana: en un laboratorio,
en el quir6fano de un hospital, en
el cuartel, en la catedra
universitaria, en la fabrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos
espera cada dia. Sabedlo bien: hay
un algo santo, divino, escondido en
las situaciones mas comunes, que



toca a cada uno de vosotros
descubrir (...). No hay otro camino,
hijos mios: o sabemos encontrar en
nuestra vida ordinaria al Seior, o
no lo encontraremos nunca. Por
eso puedo deciros que necesita
nuestra época devolver —a la
materia y a las situaciones que
parecen mas vulgares— su noble y
original sentido, ponerlas al
servicio del Reino de Dios,
espiritualizarlas, haciendo de ellas
medio y ocasion de nuestro
encuentro continuo con Jesucristo
[90] .

La formacion que proporciona la
Prelatura tiende a fomentar el
necesario espiritu sobrenatural, para
que cada uno se empefie en realizar
el trabajo con la mayor perfeccion
humana posible y con afan de
servicio, convirtiéndolo en
instrumento de santidad y de
apostolado. Para eso, hemos de
esforzarnos por alcanzar el necesario



prestigio profesional entre nuestros
compaiieros, que se adquiere con el
empefio y la dedicacion a lo largo de
los afios. Cada uno recibe esta
formacion especifica como los demas
ciudadanos: en las universidades, en
las escuelas técnicas, en los talleres,
etc., donde realiza sus estudios o
aprende un oficio. El espiritu de la
Obra nos impulsa a conservar y a
mejorar con constancia esa
preparacion. Todos nos sabemos
libérrimos, tanto en el momento de
elegir la profesion como al
ejercitarla. La Obra soOlo ensefia el
modo de santificarse en esas tareas,
sin inmiscuirse en las opciones
laborales de cada uno.

No importa el tipo de tarea que se
lleve a cabo, siempre que sea
honrada: ¢qué es mas importante:
ser catedratico en la Sorbona o
hacer los trabajos de la casa? Te
diré que si tu eres santa, porque te
estas santificando en el trabajo,



eso es lo mas importante [91] . Y
afnadia en otro momento: cuando,
refiriéndome a las mujeres de la
limpieza que trabajan en la
Universidad de Navarra, afirmo
que no sé si su trabajo es tan
importante o mas que el de la
Junta de Gobierno, no hago
comedia: repito sencillamente lo
que he pensado siempre. La tarea
de una de esas mujeres que acude
con alegria y lo hace todo por
amor, puede ser heroica, nada
vulgar, y desde luego mas eficaz
que la de un gran investigador que
soOlo piense en publicar sus
estudios. Insisto, ¢qué vale mas?:
depende del amor y del sacrificio
con que se realiza el propio
trabajo, pero con un sacrificio
gustoso, alegre, voluntario; en caso
contrario, es mejor que no se haga
[92].

A todos los catodlicos compete el
deber de hacer cuanto esté en su



mano para que Cristo reine
efectivamente en la sociedad, y estas
ansias santas se manifiestan también
procurando adquirir el necesario
prestigio profesional, candelero para
que brille la luz de Cristo (cfr. Mc 4,
21).

Los estudiantes, por su parte, han de
sentir el deber de obtener buenas
calificaciones. No me olvidéis aquella
consideracion que san Josemaria
escribié en Camino , que ha servido
de guia a tantas generaciones de
jovenes en el mundo entero: una
hora de estudio, para un apostol
moderno, es una hora de oracion
[93].

Rectitud de intencion

34. Al mismo tiempo que cuidamos la
preparacion profesional, recordemos
con responsabilidad que la
ocupacion laboral —cualquiera— nos
traza siempre un medio para
alcanzar la santidad y atender el



apostolado. Es muy necesario no
perder este punto de mira en los
momentos actuales, porque en la
sociedad de hoy, altamente
competitiva, resulta facil poner la
profesion en la primera linea de los
afanes, por encima de los otros
deberes con Dios, con la propia
familia y con las demas personas. Os
insisto, con nuestro Padre: trabajad
cara a Dios, sin ambicionar gloria
humana. Algunos ven en el trabajo
un medio para conquistar honores,
o para adquirir poder o riqueza
que satisfaga su ambicion
personal, o para sentir el orgullo
de la propia capacidad de obrar.
Los hijos de Dios en su Opus Dei no
vemos jamas en nuestro trabajo
profesional algo relacionado con el
egoismo, la vanidad o la soberbia:
vemos solamente una posibilidad
de servir a todos los hombres por
amor a Dios [94] . Por eso, afiadia:
un buen indice de la rectitud de
intencion, con la que debéis



realizar vuestro trabajo
profesional, es precisamente el
modo en que aprovechais las
relaciones sociales o de amistad,
que nacen al desempeiiar la
profesion, para acercar a Dios esas
almas: llegando, en su caso, si se
ven las oportunas circunstancias, a
plantearles el problema de su
vocacion [95] .

En el marco de la preparacion
profesional, hemos de tender
necesariamente a conocer bhien
aquellos temas de la doctrina catdlica
mas relacionados con el ambito de la
propia profesion, o que gozan de
especial actualidad en el pais; quiza
distintos de un lugar a otro, pero
algunos con vigencia en todas partes;
por ejemplo, los relacionados con el
matrimonio y la familia, la
educacion, el "evangelio de la vida",
la bioética, la justicia y la caridad en
las relaciones laborales... Por eso, el
ejemplo de rectitud en el



cumplimiento de los deberes
profesionales, familiares y sociales
constituye un testimonio fehaciente
que todos hemos de dar. «Como
consecuencia de vuestra rectitud
humana y cristiana —os he escrito—,
naceran ademdas —en los ambientes
en los que os desenvolvéis— muchas
iniciativas directamente
encaminadas a resolver concretos
problemas sociales, en noble y
fraterna colaboracion con otros
hombres y mujeres de buena
voluntad. Alzo en estos momentos mi
corazon en accion de gracias a
Nuestro Sefior, porque alrededor de
la Prelatura, con la ayuda de tantos
Cooperadores, catolicos y no
catolicos, florecen abundantes
realidades de solidaridad que
contribuyen a implantar la justicia y
la paz sobre la tierra, llevando a
decenas de millares de personas —
como decia nuestro Padre— el
balsamo fuerte y pacifico del amor
( Es Cristo que pasa , n. 183)» [96] .



Espontaneidad apostdlica

35. Hijas e hijos mios, he querido
poner de nuevo ante vuestros 0jos
que la unica ambicion, el inico
deseo del Opus Dei y de cada uno
de sus hijos es servir a la Iglesia,
como Ella quiere ser servida,
dentro de la especifica vocacion
que el Senor nos ha dado [97] . Y
con alguna frecuencia, san Josemaria
se refirio al Opus Dei diciendo que es
una desorganizacion organizada,
porque el modo propio de colaborar
en la mision de la Iglesia, querido
por Dios, consiste en proporcionar
formacion a las personas, en los
diversos aspectos. Se puede afirmar
que la Prelatura del Opus Dei gasta
todas sus energias en esta tarea, en
esta catequesis. Luego, vosotras,
vosotros, singularmente, con el
bagaje de la preparacion recibida y
asimilada, con libertad y
responsabilidad personales,
procuradis infundir la linfa del



espiritu cristiano en el torrente
circulatorio de la sociedad.

Respondiendo a la pregunta de un
periodista sobre este aspecto tan
caracteristico de la Obra, nuestro
Padre explicaba que concedemos
una importancia primariay
fundamental a la espontaneidad
apostolica de la persona, a su libre
y responsable iniciativa, guiada
por la accion del Espiritu; y no a
las estructuras organizativas,
mandatos, tacticas y planes
impuestos desde el vértice, en sede
de gobierno [98] .

Antes de concluir, vuelvo a lo
fundamental: esforcémonos dia tras
dia en nuestra dedicacion cristiana a
Dios y a los demas. Esmerémonos
por ser mujeres y hombres
fidelisimos al Romano Pontifice,
rezando con continuidad por su
persona e intenciones; vivamos una
afectiva y efectiva union con los



Obispos y todos los fieles catolicos.
Llenémonos de optimismo y de
gratitud al Sefior, al participar en la
nueva evangelizacion. Recurramos a
la intercesion de la Santisima Virgen,
Reina del mundo y Madre de la
Iglesia, para que nos obtenga del
Cielo las gracias necesarias.

Como es natural, ponemos como
especial intercesor de toda esta labor
formativa a san Josemaria, que con
su vida y ensefianzas ha dejado bien
plasmado el espiritu recibido de Dios
el 2 de octubre de 1928, para que sus
hijas e hijos, y muchas otras
personas, podamos recorrer todos los
senderos de la tierra, haciéndolos
divinos con la gracia del Espiritu
Santo.

Con todo carifo, os bendice
vuestro Padre

+ Javier



Roma, 2 de octubre de 2011.

[1] Benedicto XVI, Enciclica Spe salvi,
30-XI-2007, n. 2.

[2] Cfr. Benedicto XVI, Litt. apost.
Ubicumque et semper , 21-1X-2010.

[3] Benedicto XVI, Homilia en la Misa
conclusiva de la Jornada Mundial de
la Juventud, 21-VIII-2011.

[4] San Josemaria, Conversaciones , n.
24.

[5] San Josemaria, Carta 6-V-1945 , n.
19.

[6] San Josemaria, Carta 24-11I-1931 ,
n. 9.

[7] San Josemaria, Camino , n. 372.

[8] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 18-VI-1972.



[9] San Agustin, Sermon , 169, 13 (PL
38, 923).

[10] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 1963.

[11] San Josemaria, Amigos de Dios ,
n. 24.

[12] Ibid ., n. 26.
[13] Ibid .

[14] San Josemaria, Carta 9-I-1932 , n.
28.

[15] Juan Pablo II, Exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 63.

[16] Simbolo Atanasiano .

[17] Concilio Vaticano II, Decr.
Apostolicam actuositatem , n. 4.

[18] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 74.

[19] Ibid ., n. 84.



[20] Ibid .

[21] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 28-XI-1972.

[22] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
n. 1808.

[23] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 77.

[24] Benedicto XVI, Alocucidn en el
Angelus, 28-X-2007.

[25] Cfr. San Josemaria, Camino , n.
380.

[26] Juan Pablo II, Discurso a un
grupo de obispos en visita ad limina,
18-X1-1999.

[27] Don Alvaro del Portillo, Escritos
sobre el sacerdocio , Rialp, Madrid, 6*
ed. 1990, p. 24.

[28] San Josemaria, Carta 8-
VIII-1956 , n. 47.



[29] Juan Pablo II, Exhort. apost.
Christifideles laici , 30-XII-1988, n. 60.

[30] Benedicto XVI, Exhort. apost.
Sacramentum caritatis , 22-11-2007, n.
64.

[31] San Josemaria, Camino , n. 947.

[32] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 30-X-1964.

[33] Juan Pablo II, Homilia, 19-
VIII-1979.

[34] Cfr. Juan Pablo II, Const. apost.
Ut sit , 28-X1-1982.

[35] Cfr. San Josemaria, La Abadesa
de las Huelgas. Estudio teologico
juridico , Rialp, Madrid 1974, 3% ed.,
p- 153. Recientemente, la
Congregacion para el Clero ha
publicado el documento El sacerdote,
confesor y director espiritual,
ministro de la misericordia divina , 9-
I1I-2011, donde se habla



explicitamente de que también
«fieles laicos bien formados (...)
realizan este servicio de consejo en el
camino de la santidad» (n. 65).

[36] San Josemaria, Notas de una
meditacién, 31-XII-1970.

[37] San Josemaria, Conversaciones,
n. 93.

[38] San Josemaria, Amigos de Dios ,
n. 15.

[39] Ibid ., n. 188.

[40] San Josemaria, Es Cristo que
pasa,n. 135.

[41] San Josemaria, Carta 6-V-1945,
n. 35.

[42] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 157.

[43] Ibid ., n. 161.



[44] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 2.

[45] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 87.

[46] Cfr. Benedicto XVI, Enciclica Spe
salvi, 30-XI1-2007, n. 2.

[47] Cfr. Ordenacion General del Misal
Romano , n. 55.

[48] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 89.

[49] San Juan Damasceno, Exposicion
sobre la fe ortodoxa , 1V, 17 (PG 94,
1175).

[50] Vivir la Santa Misa , Rialp,
Madrid 2010, pp. 65-66.

[51] Joseph Ratzinger-Benedicto XVI,
Opera omnia , vol. XI, Prefacio.

[52] Congregacion para el Culto
divino y la Disciplina de los



sacramentos, Instr. Redemptionis
sacramentum , 25-111-2004, n. 5.

[53] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium , n. 11.

[54] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la didcesis de Albano,
31-VIII-2006.

[55] San Josemaria, Forja, n. 833.

[56] San Josemaria, Apuntes intimos ,
n. 110 (17-XI-1930). Cit. por don
Alvaro del Portillo, Carta , 15-X-1991.

[57] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 10.

[58] Juan Pablo II, Exhort. apost.
Christifideles laici, 30-XII-1988, n. 60.

[59] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 10.

[60] San Gregorio Magno, Moralia, 1,
32,45 (PL 75, 517).



[61] Ibid .

[62] San Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
nn. 24-25.

[63] San Josemaria, Carta 11-I1I-1940
n. 47.

[64] Concilio Vaticano II, Decr.
Optatam totius , n. 16; cfr. Pio XII,
Discurso, 24-VI-1939; Pablo VI,
Discurso, 12-111-1964; Juan Pablo II,
Enciclica Fides et Ratio , 14-1X-1998,
nn. 43 ss.

[65] San Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
22.

[66] San Josemaria, Carta 14-1I-1964 ,
n. 1.

[67] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 30-IV-1961.

[68] Cfr. Codex Iuris particularis seu
Statuta Preelaturce Sancte Crucis et
Operis Dei , n. 109.



[69] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 10.

[70] Ibid., n. 149.

[71] Benedicto XVI, Homilia en la
Misa de inicio del ministerio petrino,
24-1V-2005.

[72] Concilio Vaticano II, Decr.
Apostolicam actuositatem , n. 28.

[73] Cfr. Benedicto XVI, Enciclica
Caritas in veritate , 29-VI-2009, n. 29;
Discursos del 19-X-2006, 11-VI-2007,
12-111-2010, 24-1X-2011, entre otros.

[74] Juan Pablo II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 49.

[75] Santo Tomas de Aquino,
Exposicion de la Etica a Nicomaco ,
IX, 14.

[76] San Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
75.



[77] San Josemaria, Carta 30-1V-1946 ,
n. 71.

[78] Benedicto XVI, Exhort. apost.
Verbum Domini , 30-IX-2010, n. 48.

[79] Ibid ., n. 74.
[80] Ibid .

[81] San Josemaria, Amigos de Dios ,
n. 314.

[82] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, abril de 1951.

[83] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 105.

[84] Carta , 28-X1-2002, n. 11.

[85] Juan Pablo II, Exhort. apost.
Ecclesia in Europa , 28-VI-2003, n. 50.

[86] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 15-IV-1973.



[87] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 21-XII-2009.

[88] San Josemaria, Camino , n. 334.

[89] Juan Pablo II, Enciclica Laborem
exercens , 14-1X-1981, n. 24.

[90] San Josemaria, Homilia Amar al
mundo apasionadamente , 8-X-1967
(en Conversaciones , n. 114).

[91] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 30-VIII-1961.

[92] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 10-IV-1969.

[93] San Josemaria, Camino , n. 335.

[94] San Josemaria, Carta 15-X-1948 ,
n. 18.

[95] Ibid ., n. 31.

[96] Carta , 1-VI-1999.



[97] San Josemaria, Carta 31-V-1943,
n. 1.

[98] San Josemaria, Conversaciones,
n. 19.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/carta-pastoral-
del-2-x-2011-2/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/es-cr/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/
https://opusdei.org/es-cr/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/
https://opusdei.org/es-cr/article/carta-pastoral-del-2-x-2011-2/

	Carta pastoral del 2-X-2011

