
opusdei.org

Carta del Prelado
(febrero 2011)

"La cercanía de Dios lleva
consigo, necesariamente, la
cercanía a los demás, vecinos o
lejanos". Es una de las
conclusiones que propone el
Prelado del Opus Dei en su
carta mensual de febrero.

07/02/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Con gran alegría, como innumerables
hijos de la Iglesia y tantas otras



personas del mundo entero, hemos
recibido la noticia de la próxima
beatificación del Siervo de Dios Juan
Pablo II, el próximo día 1 de mayo.
Esa fecha, memoria litúrgica de San
José Artesano, coincide este año con
el Domingo II de Pascua, dedicado a
la Misericordia divina, de la que
aquel inolvidable Pontífice era tan
devoto.

Me venía al pensamiento que el
mejor modo de dar gracias a la
Trinidad, por este nuevo don a la
Iglesia y a la humanidad, se resume
en reemprender con nuevo impulso,
llenos de gozo, el camino de la
santificación en las circunstancias
ordinarias de la vida, que hemos
aprendido de San Josemaría y que
Juan Pablo II, en la Carta apostólica
dedicada al nuevo milenio, indicó
como el principal desafío dirigido a
todos los cristianos sin excepción.
«Este ideal de perfección —advertía
— no ha de ser malentendido, como



si implicase una especie de vida
extraordinaria, practicable sólo por
algunos "genios" de la santidad. Los
caminos de la santidad son múltiples
y adecuados a la vocación de cada
uno (...). Es el momento de proponer
de nuevo a todos con convicción este 
"alto grado" de la vida cristiana
ordinaria. La vida entera de la
comunidad eclesial y de las familias
cristianas debe ir en esta dirección» 
[1] . Y lo mismo manifestó en la Bula
de canonización de nuestro Padre,
definiéndole como «el santo de la
vida ordinaria» [2] .

De esta urgente necesidad se hace
eco la liturgia de los próximos
domingos del Tiempo ordinario, en
los que leemos el capítulo 5 del
Evangelio de San Mateo. Hace dos
días, se proclamaba el pasaje de las
bienaventuranzas, con el que da
comienzo el Sermón de la Montaña; y
en los domingos siguientes
escucharemos las consecuencias de



esa llamada a la santidad, que el
Señor expone mostrando a todos
cómo su doctrina conduce a plenitud
la Ley que Dios había entregado a
Moisés en el monte Sinaí. Al final del
capítulo, sintetiza así sus
enseñanzas: sed, pues, vosotros
perfectos como vuestro Padre celestial
es perfecto [3] .

Sin Jesucristo, no podríamos aspirar
a esa meta: sine me nihil potestis
facere [4] , puntualiza en el Evangelio
de San Juan. Y cada uno ha de
colaborar libremente, abrirse a la
gracia del Espíritu Santo que nos
llega especialmente por medio de los
sacramentos, a través de signos
sensibles que la bondad y sabiduría
del Señor ha establecido para
acercarse a sus criaturas. Dios no es
un Dios lejano, demasiado distante
y demasiado grande como para
ocuparse de nuestras bagatelas,
decía Benedicto XVI; y proseguía: 
puesto que es grande, puede



interesarse también de las cosas
pequeñas. Y como es grande, el
alma del hombre, el hombre
mismo, creado por el amor eterno,
no es algo pequeño, sino que es
grande y digno de su amo r [5] .
Luego, refiriéndose a las reacciones
de temor ante la santidad divina, que
se leen en el Antiguo Testamento, el
Papa añadía que, desde que el Mesías
vino a la tierra, la santidad de Dios
no es sólo un poder incandescente,
ante el cual debemos alejarnos
aterrorizados; es poder de amor y,
por esto, es poder purificador, que
todo lo sana [6] .

La fiesta de la Purificación de
Nuestra Señora, que celebramos
mañana día 2 de febrero junto a la
Presentación de Jesús en el Templo,
nos habla precisamente de la
necesidad de purificarnos de
nuestros pecados, paso primero e
imprescindible para caminar por la
senda de la santidad. Se considera



esta escena evangélica en el cuarto
misterio gozoso del Rosario, que San
Josemaría nos enseñó a contemplar
invitándonos a entrar en ese episodio
de la vida de María. Recordémoslo:
tras haber mencionado el relato de
San Lucas, nuestro Padre escribe: 
esta vez serás tú, amigo mío, quien
lleve la jaula de las tórtolas. —¿Te
fijas? Ella —¡la Inmaculada!— se
somete a la Ley como si estuviera
inmunda . ¿Aprenderás con este
ejemplo, niño tonto, a cumplir, a
pesar de todos los sacrificios
personales, la Santa Ley de Dios?
¡Purificarse! ¡Tú y yo sí que
necesitamos purificación! —
Expiar, y, por encima de la
expiación, el Amor. —Un amor que
sea cauterio, que abrase la roña
de nuestra alma, y fuego, que
encienda con llamas divinas la
miseria de nuestro corazón [7] .

Han transcurrido más de veinte
siglos desde la encarnación



redentora del Hijo de Dios y, por
desgracia, el pecado sigue presente
en el mundo. Aunque Cristo lo ha
vencido mediante su muerte en la
cruz y su resurrección gloriosa, la
aplicación de esos méritos infinitos
depende también de nuestra
colaboración: creados a imagen y
semejanza de Dios, cada una y cada
uno ha de esforzarse por hacer
propios los merecimientos del
Salvador, colaborando con Él en la
aplicación de la redención.
Especialmente espera ese servicio de
quienes deseamos seguirle de cerca
en su Iglesia Santa, medio e
instrumento de salvación para la
humanidad entera. ¿Te empeñas en
apartar lo que de Dios te aparta?
¿Cultivas diariamente el afán de
alcanzar una mayor intimidad con el
Señor?

La experiencia del pecado no nos
debe, pues, hacer dudar de
nuestra misión. Ciertamente



nuestros pecados pueden hacer
difícil reconocer a Cristo. Por
tanto, hemos de enfrentarnos con
nuestras propias miserias
personales, buscar la purificación.
Pero sabiendo que Dios no nos ha
prometido la victoria absoluta
sobre el mal durante esta vida,
sino que nos pide lucha. Sufficit
tibi gratia mea (2 Cor 12, 9), te
basta mi gracia, respondió Dios a
Pablo, que solicitaba ser liberado
del aguijón que le humillaba. El
poder de Dios se manifiesta en
nuestra flaqueza, y nos impulsa a
luchar, a combatir contra
nuestros defectos, aun sabiendo
que no obtendremos jamás del
todo la victoria durante el
caminar terreno. La vida
cristiana es un constante
comenzar y recomenzar, un
renovarse cada día [8] .

Lucharemos eficazmente contra el
pecado y sus consecuencias, en



nuestra vida personal, acudiendo
verdaderamente contritos a la
confesión sacramental, con la
oportuna frecuencia, y sabiendo
además que este sacramento de la
misericordia divina ha sido
instituido por Nuestro Señor, no sólo
para perdonar los pecados graves,
sino también para fortalecer
nuestras almas a la hora de la pelea
contra los enemigos de nuestra
santificación. De esa manera, no ya
a pesar de nuestra miseria, sino
en cierto modo a través de nuestra
miseria, de nuestra vida de
hombres hechos de carne y de
barro, se manifiesta Cristo: en el
esfuerzo por ser mejores, por
realizar un amor que aspira a ser
puro, por dominar el egoísmo, por
entregarnos plenamente a los
demás, haciendo de nuestra
existencia un constante servicio
[9] .



Hace años, al comienzo de su
pontificado, Benedicto XVI ponía en
guardia contra una tentación
frecuente en el día de hoy: la de
pensar equivocadamente que la
libertad de decir no [a Dios], el
bajar a las tinieblas del pecado y
querer actuar por sí mismos forma
parte del verdadero hecho de ser
hombres; que sólo entonces se
puede disfrutar a fondo de toda la
amplitud y la profundidad del
hecho de ser hombres, de ser
verdaderamente nosotros mismos;
que debemos poner a prueba esta
libertad, incluso contra Dios, para
llegar a ser realmente nosotros
mismos. En una palabra —decía el
Papa—, pensamos que en el fondo
el mal es bueno, que lo
necesitamos, al menos un poco,
para experimentar la plenitud del
ser [10] .

El engaño de este razonamiento —
que a veces puede asomarse también



al pensamiento de las personas que
desean cumplir la Voluntad de Dios—
se pone de manifiesto con sólo mirar
al mundo que nos rodea. Por eso
señalaba el Santo Padre : podemos
ver que no es así, es decir, que el
mal envenena siempre, no eleva al
hombre, sino que lo envilece y lo
humilla; no lo hace más grande,
más puro y más rico, sino que lo
daña y lo empequeñece [11] .

En este contexto, cobra especial
relieve la conmemoración litúrgica
de la Virgen de Lourdes, que
celebramos el día 11. En aquel rincón
de los Pirineos, después de haberse
aparecido Santa María muchas veces
a una muchacha, indicándole que
rezara e hiciera rezar por los
pecadores, la Señora declaró su
identidad: Yo soy la Inmaculada
Concepción ; es decir, la criatura que,
por especial privilegio divino, para
ser la digna Madre de Dios, fue
preservada del pecado original y de



toda mancha de pecado personal
desde el primer momento de su
concepción. Roguemos a tan gran
Intercesora que nos mire con
misericordia, que derrame sobre el
mundo, tan necesitado de redención,
las abundantes gracias que su Hijo
nos ha merecido.

El empeño por vivir siempre en la
gracia de Dios no aleja al cristiano de
sus hermanos los hombres. Al
contrario, le hace más sensible a las
necesidades espirituales y materiales
de los otros, le otorga un corazón
bueno, capaz de compadecerse y
gastarse por todos y cada uno. La
cercanía de Dios lleva consigo,
necesariamente, la cercanía a los
demás, vecinos o lejanos. Lo vemos
en María. El hecho de que está
totalmente en Dios es la razón por
la que está también tan cerca de
los hombres. Por eso puede ser la
Madre de todo consuelo y de toda
ayuda, una Madre a la que todos,



en cualquier necesidad, pueden
osar dirigirse en su debilidad y en
su pecado, porque Ella lo
comprende todo y es para todos la
fuerza abierta de la bondad
creativa [12] .

Estas consideraciones pueden
servirnos para aprovechar más y
mejor las gracias que —así lo
esperamos— nos prodiga la Virgen
también ahora, cuando concluye el
año mariano. Llegará a su fin el día
14, aniversario de dos intervenciones
del Señor en la historia de la Obra:
en la primera, mostró a San
Josemaría que el Opus Dei era
también para las mujeres; y en la
segunda, le manifestó el modo de
incardinar a los primeros sacerdotes
de la Obra. Preparémonos para que
nuestra acción de gracias a Dios, por
sus misericordias, brote de un
corazón contrito y humillado [13] ,
bien purificado por la recepción
fructuosa del sacramento de la



reconciliación. Acojamos el consejo
de San Josemaría: pide a Jesús que
te conceda un Amor como hoguera
de purificación, donde tu pobre
carne —tu pobre corazón— se
consuma, limpiándose de todas
las miserias terrenas... Y, vacío de
ti mismo, se colme de Él. Pídele que
te conceda una radical aversión a
lo mundano: que sólo te sostenga
el Amor [14] .

Varios aniversarios se cumplen en
este mes. En estas fechas, alcemos
nuestras almas al Señor: ut in
gratiarum semper actione
maneamus! , en una acción de gracias
permanente. Piensa que la Obra —
hija mía, hijo mío— es tuya, de cada
uno.

Se acerca la solemnidad de San José,
de tanta raigambre en la Iglesia y en
el Opus Dei. Siguiendo una devoción
vieja y nueva, cuidemos los siete
domingos que la piedad cristiana



dedica a preparar esa fiesta.
Recuerdo que nuestro Padre, al
rellenar cada año su agenda de
bolsillo, me pedía que le escribiera
los dolores y gozos del Santo
Patriarca, para meditarlos en cada
uno de esos domingos. Era un modo
de disponerse mejor para la fiesta de
quien, con inmenso cariño y
agradecimiento, llamaba mi Padre y
Señor, a quien tanto quiero .

Me he escapado , con vosotras y
vosotros, a Bruselas. Allí, de la mano
de nuestro Padre, he visto cómo la
Obra crece compacta, segura; y he
pensado que tiene que ser así, con la
correspondencia diaria de cada una
y de cada uno, también porque nos
llaman de muchísimos lugares: que
no se pueda afirmar de ninguno que
nos encogemos de hombros ante esta
urgencia.

Acudamos a don Álvaro, que
celebraba su santo el día 19 y



desarrolló una acción apostólica
cotidiana; su vida le empujó siempre
a interesarse por todas almas, y con
esa urgencia trataba a quienes
hablaba.

Ayer me ha recibido en Audiencia el
Santo Padre; he ido con todas y con
todos, y le he manifestado que, como
nos enseñó nuestro Padre, deseamos
vivir el omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam! Me ha dicho que
agradecía de corazón esa ayuda. Ha
dado la bendición para todas y para
todos. Ya que cuenta contigo,
conmigo, gastemos nuestra vida
secundando su Magisterio, unidos a
su Persona y a sus intenciones.
¡Queramos mucho al Papa!

Antes de poner fin a estas líneas,
vuelvo a suplicaros que tengáis muy
presentes todas mis intenciones,
encomendándolas de modo especial
a la Virgen Inmaculada, Mater



Pulchræ Dilectionis, Madre del Amor
Hermoso.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de febrero de 2011.

[1] Juan Pablo II, Carta apost. Novo
Millennio ineunte , 6-I-2001, n. 31.

[2] Juan Pablo II, Litteræ decretales
para la canonización de Josemaría
Escrivá, 6-X-2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jn 15, 5.

[5] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
in Cena Domini, 13-IV-2006.

[6] Ibid .

[7] San Josemaría, Santo Rosario, IV
misterio gozoso.



[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 114.

[9] Ibid .

[10] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Inmaculada, 8-
XII-2005.

[11] Ibid .

[12] Ibid .

[13] Sal 50 [51] 19.

[14] San Josemaría, Surco , n. 814.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-cr/article/carta-del-
prelado-febrero-2011/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/carta-del-prelado-febrero-2011/
https://opusdei.org/es-cr/article/carta-del-prelado-febrero-2011/
https://opusdei.org/es-cr/article/carta-del-prelado-febrero-2011/

	Carta del Prelado (febrero 2011)

