
opusdei.org

Vocación cristiana

San Josemaría predicó una
homilía, recogida en el volumen
"Es Cristo que pasa", sobre el
tiempo litúrgico del Adviento.

01/12/2024

Comienza el año litúrgico, y el
introito de la Misa nos propone una
consideración íntimamente
relacionada con el principio de
nuestra vida cristiana: la vocación
que hemos recibido. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me; Señor, indícame tus
caminos, enséñame tus sendas.



Pedimos al Señor que nos guíe, que
nos muestre sus pisadas, para que
podamos dirigirnos a la plenitud de
sus mandamientos, que es la caridad.

Me figuro que vosotros, como yo, al
pensar en las circunstancias que han
acompañado vuestra decisión de
esforzaros por vivir enteramente la
fe, daréis muchas gracias al Señor,
tendréis el convencimiento sincero
—sin falsas humildades— de que no
hay mérito alguno por nuestra parte.
Ordinariamente aprendimos a
invocar a Dios desde la infancia, de
los labios de unos padres cristianos;
más adelante, maestros, compañeros,
conocidos, nos han ayudado de mil
maneras a no perder de vista a
Jesucristo.

Un día —no quiero generalizar, abre
tu corazón al Señor y cuéntale tu
historia—, quizá un amigo, un
cristiano corriente igual a ti, te
descubrió un panorama profundo y



nuevo, siendo al mismo tiempo viejo
como el Evangelio. Te sugirió la
posibilidad de empeñarte seriamente
en seguir a Cristo, en ser apóstol de
apóstoles. Tal vez perdiste entonces
la tranquilidad y no la recuperaste,
convertida en paz, hasta que
libremente, porque te dio la gana —
que es la razón más sobrenatural—,
respondiste que sí a Dios. Y vino la
alegría, recia, constante, que sólo
desaparece cuando te apartas de Él.

No me gusta hablar de elegidos ni de
privilegiados. Pero es Cristo quien
habla, quien elige. Es el lenguaje de
la Escritura: elegit nos in ipso ante
mundi constitutionem —dice San
Pablo— ut essemus sancti. Nos ha
escogido, desde antes de la
constitución del mundo, para que
seamos santos. Yo sé que esto no te
llena de orgullo, ni contribuye a que
te consideres superior a los demás
hombres. Esa elección, raíz de la
llamada, debe ser la base de tu



humildad. ¿Se levanta acaso un
monumento a los pinceles de un gran
pintor? Sirvieron para plasmar obras
maestras, pero el mérito es del
artista. Nosotros —los cristianos—
somos sólo instrumentos del Creador
del mundo, del Redentor de todos los
hombres.

Los apóstoles, hombres
corrientes

A mí me anima considerar un
precedente narrado, paso a paso, en
las páginas del Evangelio: la vocación
de los primeros doce. Vamos a
meditarla despacio, rogando a esos
santos testigos del Señor que
sepamos seguir a Cristo como ellos lo
hicieron.

Aquellos primeros apóstoles —a los
que tengo gran devoción y cariño—
eran, según los criterios humanos,
poca cosa. En cuanto a posición
social, con excepción de Mateo, que



seguramente se ganaba bien la vida y
que dejó todo cuando Jesús se lo
pidió, eran pescadores: vivían al día,
bregando de noche, para poder
lograr el sustento.

Pero la posición social es lo de
menos. No eran cultos, ni siquiera
muy inteligentes, al menos en lo que
se refiere a las realidades
sobrenaturales. Incluso los ejemplos
y las comparaciones más sencillas les
resultaban incomprensibles, y
acudían al Maestro: Domine, edissere
nobis parabolam, Señor, explícanos la
parábola. Cuando Jesús, con una
imagen, alude al fermento de los
fariseos, entienden que les está
recriminando por no haber
comprado pan.

Pobres, ignorantes. Y ni siquiera
sencillos, llanos. Dentro de su
limitación, eran ambiciosos. Muchas
veces discuten sobre quién sería el
mayor, cuando —según su



mentalidad— Cristo instaurase en la
tierra el reino definitivo de Israel.
Discuten y se acaloran durante ese
momento sublime, en el que Jesús
está a punto de inmolarse por la
humanidad: en la intimidad del
Cenáculo.

Fe, poca. El mismo Jesucristo lo dice.
Han visto resucitar muertos, curar
toda clase de enfermedades,
multiplicar el pan y los peces, calmar
tempestades, echar demonios. San
Pedro, escogido como cabeza, es el
único que sabe responder
prontamente: Tú eres el Cristo, el
Hijo de Dios vivo. Pero es una fe que
él interpreta a su manera, por eso se
permite encararse con Jesucristo
para que no se entregue en
redención por los hombres. Y Jesús
tiene que contestarle: apártate de mí,
Satanás, que me escandalizas,
porque no entiendes las cosas de
Dios, sino las de los hombres. Pedro
razonaba humanamente, comenta



San Juan Crisóstomo, y concluía que
todo aquello —la Pasión y la Muerte
— era indigno de Cristo, reprobable.
Por eso, Jesús lo reprende y le dice:
no, sufrir no es cosa indigna de mí; tú
lo juzgas así porque razonas con
ideas carnales, humanas.

Aquellos hombres de poca fe,
¿sobresalían quizá en el amor a
Cristo? Sin duda lo amaban, al menos
de palabra. A veces se dejan
arrebatar por el entusiasmo: vamos y
muramos con Él. Pero a la hora de la
verdad huirán todos, menos Juan,
que de veras amaba con obras. Sólo
este adolescente, el más joven de los
apóstoles, permanece junto a la Cruz.
Los demás no sentían ese amor tan
fuerte como la muerte.

Estos eran los Discípulos elegidos por
el Señor; así los escoge Cristo; así
aparecían antes de que, llenos del
Espíritu Santo, se convirtieran en
columnas de la Iglesia. Son hombres



corrientes, con defectos, con
debilidades, con la palabra más larga
que las obras. Y, sin embargo, Jesús
los llama para hacer de ellos
pescadores de hombres,
corredentores, administradores de la
gracia de Dios.

Algo semejante ha sucedido con
nosotros. Sin gran dificultad
podríamos encontrar en nuestra
familia, entre nuestros amigos y
compañeros, por no referirme al
inmenso panorama del mundo,
tantas otras personas más dignas que
nosotros para recibir la llamada de
Cristo. Más sencillos, más sabios, más
influyentes, más importantes, más
agradecidos, más generosos.

Yo, al pensar en estos puntos, me
avergüenzo. Pero me doy cuenta
también de que nuestra lógica
humana no sirve para explicar las
realidades de la gracia. Dios suele
buscar instrumentos flacos, para que



aparezca con clara evidencia que la
obra es suya. San Pablo evoca con
temblor su vocación: después de
todos se me apareció a mí, que vengo
a ser como un abortivo, siendo el
menor de los apóstoles, que no soy
digno de ser llamado apóstol, porque
perseguí a la Iglesia de Dios. Así
escribe Saulo de Tarso, con una
personalidad y un empuje que la
historia no ha hecho sino agrandar.

Sin que haya mediado mérito alguno
por nuestra parte, os decía: porque
en la base de la vocación están el
conocimiento de nuestra miseria, la
conciencia de que las luces que
iluminan el alma —la fe—, el amor
con el que amamos —la caridad— y
el deseo por el que nos sostenemos —
la esperanza—, son dones gratuitos
de Dios. Por eso, no crecer en
humildad significa perder de vista el
objetivo de la elección divina: ut
essemus sancti, la santidad personal.



Ahora, desde esa humildad, podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el puñado de trigo. La sangre
de Cristo baña la simiente, la
empapa. Luego, el Señor echa al aire
ese trigo, para que muriendo, sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro.

Ya es hora de despertar

La Epístola de la Misa nos recuerda
que hemos de asumir esta
responsabilidad de apóstoles con
nuevo espíritu, con ánimo,
despiertos. Ya es hora de
despertarnos de nuestro letargo,
pues estamos más cerca de nuestra
salud que cuando recibimos la fe. La
noche avanza y va a llegar el día.
Dejemos, pues, las obras de las



tinieblas y revistámonos de las
armas de la luz.

Me diréis que no es fácil, y no os
faltará razón. Los enemigos del
hombre, que son los enemigos de su
santidad, intentan impedir esa vida
nueva, ese revestirse con el espíritu
de Cristo. No encuentro otra
enumeración mejor de los obstáculos
a la fidelidad cristiana que la que nos
trae San Juan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitæ; todo lo que hay en el mundo es
concupiscencia de la carne,
concupiscencia de los ojos y soberbia
de la vida.

La concupiscencia de la carne no es
sólo la tendencia desordenada de los
sentidos en general, ni la apetencia
sexual, que debe ser ordenada y no
es mala de suyo, porque es una noble
realidad humana santificable. Ved
que, por eso, nunca hablo de
impureza, sino de pureza, ya que a



todos alcanzan las palabras de Cristo:
bienaventurados los limpios de
corazón, porque ellos verán a Dios.
Por vocación divina, unos habrán de
vivir esa pureza en el matrimonio;
otros, renunciando a los amores
humanos, para corresponder única y
apasionadamente al amor de Dios. Ni
unos ni otros esclavos de la
sensualidad, sino señores del propio
cuerpo y del propio corazón, para
poder darlos sacrificadamente a
otros.

Al tratar de la virtud de la pureza,
suelo añadir el calificativo de santa.
La pureza cristiana, la santa pureza,
no es el orgulloso sentirse puros, no
contaminados. Es saber que tenemos
los pies de barro, aunque la gracia de
Dios nos libre día a día de las
asechanzas del enemigo. Considero
una deformación del cristianismo la
insistencia de algunos en escribir o
predicar casi exclusivamente de esta
materia, olvidando otras virtudes



que son capitales para el cristiano, y
también en general para la
convivencia entre los hombres.

La santa pureza no es ni la única ni
la principal virtud cristiana: es, sin
embargo, indispensable para
perseverar en el esfuerzo diario de
nuestra santificación y, si no se
guarda, no cabe la dedicación al
apostolado. La pureza es
consecuencia del amor con el que
hemos entregado al Señor el alma y
el cuerpo, las potencias y los
sentidos. No es negación, es
afirmación gozosa.

Decía que la concupiscencia de la
carne no se reduce exclusivamente al
desorden de la sensualidad, sino
también a la comodidad, a la falta de
vibración, que empuja a buscar lo
más fácil, lo más placentero, el
camino en apariencia más corto, aun
a costa de ceder en la fidelidad a
Dios.



Comportarse así, sería como
abandonarse incondicionalmente al
imperio de una de esas leyes, la del
pecado, contra la que nos previene
San Pablo: cuando quiero hacer el
bien, encuentro una ley por la que el
mal está pegado a mí; de aquí es que
me complazco en la ley de Dios según
el hombre interior, pero veo que hay
otra ley en mis miembros, que resiste
a la ley de mi espíritu y me sojuzga a
la ley del pecado... Infelix ego homo!,
¡infeliz de mí! ¿Quién me libertará de
este cuerpo de muerte?. Oíd lo que
contesta el apóstol: la gracia de Dios,
por Jesucristo Señor Nuestro.
Podemos y debemos luchar contra la
concupiscencia de la carne, porque
siempre nos será concedida, si somos
humildes, la gracia del Señor.

El otro enemigo, escribe San Juan, es
la concupiscencia de los ojos, una
avaricia de fondo, que lleva a no
valorar sino lo que se puede tocar.
Los ojos que se quedan como



pegados a las cosas terrenas, pero
también los ojos que, por eso mismo,
no saben descubrir las realidades
sobrenaturales. Por tanto, podemos
utilizar la expresión de la Sagrada
Escritura, para referirnos a la
avaricia de los bienes materiales, y
además a esa deformación que lleva
a observar lo que nos rodea —los
demás, las circunstancias de nuestra
vida y de nuestro tiempo— sólo con
visión humana.

Los ojos del alma se embotan; la
razón se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de
Dios. Es una tentación sutil, que se
ampara en la dignidad de la
inteligencia, que Nuestro Padre Dios
ha dado al hombre para que lo
conozca y lo ame libremente.
Arrastrada por esa tentación, la
inteligencia humana se considera el
centro del universo, se entusiasma de
nuevo con el seréis como dioses y, al



llenarse de amor por sí misma,
vuelve la espalda al amor de Dios.

La existencia nuestra puede, de este
modo, entregarse sin condiciones en
manos del tercer enemigo, de la 
superbia vitæ. No se trata sólo de
pensamientos efímeros de vanidad o
de amor propio: es un engreimiento
general. No nos engañemos, porque
éste es el peor de los males, la raíz de
todos los descaminos. La lucha
contra la soberbia ha de ser
constante, que no en vano se ha
dicho gráficamente que esa pasión
muere un día después de que cada
persona muera. Es la altivez del
fariseo, a quien Dios se resiste a
justificar, porque encuentra en él
una barrera de autosuficiencia. Es la
arrogancia, que conduce a despreciar
a los demás hombres, a dominarlos, a
maltratarlos: porque donde hay
soberbia allí hay ofensa y deshonra.



La misericordia de Dios

Empieza hoy el tiempo de Adviento, y
es bueno que hayamos considerado
las insidias de estos enemigos del
alma: el desorden de la sensualidad y
de la fácil ligereza; el desatino de la
razón que se opone al Señor; la
presunción altanera, esterilizadora
del amor a Dios y a las criaturas.
Todas estas situaciones del ánimo
son obstáculos ciertos, y su poder
perturbador es grande. Por eso la
liturgia nos hace implorar la
misericordia divina: a Ti, Señor,
elevo mi alma; en Ti espero; que no
sea confundido, ni se gocen de mí
mis adversarios, hemos rezado en el
introito. Y en la antífona del
Ofertorio repetiremos: espero en Ti,
¡que yo no sea confundido!

Ahora, que se acerca el tiempo de la
salvación, consuela escuchar de los
labios de San Pablo que después que
Dios Nuestro Salvador ha



manifestado su benignidad y amor
con los hombres, nos ha liberado no
a causa de las obras de justicia que
hubiésemos hecho, sino por su
misericordia.

Si recorréis las Escrituras Santas,
descubriréis constantemente la
presencia de la misericordia de Dios:
llena la tierra, se extiende a todos sus
hijos, super omnem carnem; nos
rodea, nos antecede, se multiplica
para ayudarnos, y continuamente ha
sido confirmada. Dios, al ocuparse de
nosotros como Padre amoroso, nos
considera en su misericordia: una
misericordia suave, hermosa como
nube de lluvia.

Jesucristo resume y compendia toda
esta historia de la misericordia
divina: bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzarán misericordia. Y en otra
ocasión: sed misericordiosos, como
vuestro Padre celestial es



misericordioso. Nos han quedado
muy grabadas también, entre otras
muchas escenas del Evangelio, la
clemencia con la mujer adúltera, la
parábola del hijo pródigo, la de la
oveja perdida, la del deudor
perdonado, la resurrección del hijo
de la viuda de Naím. ¡Cuántas
razones de justicia para explicar este
gran prodigio! Ha muerto el hijo
único de aquella pobre viuda, el que
daba sentido a su vida, el que podía
ayudarle en su vejez. Pero Cristo no
obra el milagro por justicia; lo hace
por compasión, porque
interiormente se conmueve ante el
dolor humano.

¡Qué seguridad debe producirnos la
conmiseración del Señor! Clamará a
mí y yo le oiré, porque soy
misericordioso. Es una invitación,
una promesa que no dejará de
cumplir. Acerquémonos, pues,
confiadamente al trono de la gracia,
para que alcancemos la misericordia



y el auxilio de la gracia en el tiempo
oportuno. Los enemigos de nuestra
santificación nada podrán, porque
esa misericordia de Dios nos
previene; y si —por nuestra culpa y
nuestra debilidad— caemos, el Señor
nos socorre y nos levanta. Habías
aprendido a evitar la negligencia, a
alejar de ti la arrogancia, a adquirir
la piedad, a no ser prisionero de las
cuestiones mundanas, a no preferir
lo caduco a lo eterno. Pero, como la
debilidad humana no puede
mantener un paso decidido en un
mundo resbaladizo, el buen médico
te ha indicado también remedios
contra la desorientación, y el juez
misericordioso no te ha negado la
esperanza del perdón.

Correspondencia humana

En este clima de la misericordia de
Dios, se desarrolla la existencia del
cristiano. Ese es el ámbito de su
esfuerzo, por comportarse como hijo



del Padre. ¿Y cuáles son los medios
principales para lograr que la
vocación se afiance? Te señalaré hoy
dos, que son como ejes vivos de la
conducta cristiana: la vida interior y
la formación doctrinal, el
conocimiento profundo de nuestra
fe.

Vida interior, en primer lugar. ¡Qué
pocos entienden todavía esto!
Piensan, al oír hablar de vida
interior, en la oscuridad del templo,
cuando no en los ambientes
enrarecidos de algunas sacristías.
Llevo más de un cuarto de siglo
diciendo que no es eso. Describo la
vida interior de cristianos corrientes,
que habitualmente se encuentran en
plena calle, al aire libre; y que, en la
calle, en el trabajo, en la familia y en
los ratos de diversión están
pendientes de Jesús todo el día. ¿Y
qué es esto sino vida de oración
continua? ¿No es verdad que tú has
visto la necesidad de ser alma de



oración, con un trato con Dios que te
lleva a endiosarte? Esa es la fe
cristiana y así lo han comprendido
siempre las almas de oración: se hace
Dios aquel hombre, escribe Clemente
de Alejandría, porque quiere lo
mismo que quiere Dios.

Al principio costará; hay que
esforzarse en dirigirse al Señor, en
agradecer su piedad paterna y
concreta con nosotros. Poco a poco el
amor de Dios se palpa —aunque no
es cosa de sentimientos—, como un
zarpazo en el alma. Es Cristo, que nos
persigue amorosamente: he aquí que
estoy a tu puerta, y llamo. ¿Cómo va
tu vida de oración? ¿No sientes a
veces, durante el día, deseos de
charlar más despacio con Él? ¿No le
dices: luego te lo contaré, luego
conversaré de esto contigo?

En los ratos dedicados expresamente
a ese coloquio con el Señor, el
corazón se explaya, la voluntad se



fortalece, la inteligencia —ayudada
por la gracia— penetra, de realidades
sobrenaturales, las realidades
humanas. Como fruto, saldrán
siempre propósitos claros, prácticos,
de mejorar tu conducta, de tratar
finamente con caridad a todos los
hombres, de emplearte a fondo —con
el afán de los buenos deportistas—
en esta lucha cristiana de amor y de
paz.

La oración se hace continua, como el
latir del corazón, como el pulso. Sin
esa presencia de Dios no hay vida
contemplativa; y sin vida
contemplativa de poco vale trabajar
por Cristo, porque en vano se
esfuerzan los que construyen, si Dios
no sostiene la casa.

La sal de la mortificación

Para santificarse, el cristiano
corriente —que no es un religioso,
que no se aparta del mundo, porque



el mundo es el lugar de su encuentro
con Cristo— no necesita hábito
externo, ni signos distintivos. Sus
signos son internos: la presencia de
Dios constante y el espíritu de
mortificación. En realidad, una sola
cosa, porque la mortificación no es
más que la oración de los sentidos.

La vocación cristiana es vocación de
sacrificio, de penitencia, de
expiación. Hemos de reparar por
nuestros pecados —¡en cuántas
ocasiones habremos vuelto la cara,
para no ver a Dios!— y por todos los
pecados de los hombres. Hemos de
seguir de cerca las pisadas de Cristo:
traemos siempre en nuestro cuerpo
la mortificación, la abnegación de
Cristo, su abatimiento en la Cruz,
para que también en nuestros
cuerpos se manifieste la vida de
Jesús. Nuestro camino es de
inmolación y, en esta renuncia,
encontraremos el gaudium cum pace,
la alegría y la paz.



No miramos al mundo con gesto
triste. Involuntariamente quizá, han
hecho un flaco servicio a la
catequesis esos biógrafos de santos
que querían, a toda costa, encontrar
cosas extraordinarias en los siervos
de Dios, aun desde sus primeros
vagidos. Y cuentan, de algunos de
ellos, que en su infancia no lloraban,
por mortificación no mamaban los
viernes... Tú y yo nacimos llorando
como Dios manda; y asíamos el
pecho de nuestra madre sin
preocuparnos de Cuaresmas y de
Témporas...

Ahora, con el auxilio de Dios hemos
aprendido a descubrir, a lo largo de
la jornada en apariencia siempre
igual, spatium veræ penitentiæ,
tiempo de verdadera penitencia; y en
esos instantes hacemos propósitos de
emendatio vitæ, de mejorar nuestra
vida. Este es el camino para
disponernos a la gracia y a las
inspiraciones del Espíritu Santo en el



alma. Y con esa gracia —repito—
viene el gaudium cum pace, la
alegría, la paz y la perseverancia en
el camino.

La mortificación es la sal de nuestra
vida. Y la mejor mortificación es la
que combate —en pequeños detalles,
durante todo el día—, la
concupiscencia de la carne, la
concupiscencia de los ojos y la
soberbia de la vida. Mortificaciones
que no mortifiquen a los demás, que
nos vuelvan más delicados, más
comprensivos, más abiertos a todos.
Tú no serás mortificado si eres
susceptible, si estás pendiente sólo de
tus egoísmos, si avasallas a los otros,
si no sabes privarte de lo superfluo y,
a veces, de lo necesario; si te
entristeces, cuando las cosas no salen
según las habías previsto. En cambio,
eres mortificado si sabes hacerte
todo para todos, para ganar a todos.



La fe y la inteligencia

La vida de oración y de penitencia, y
la consideración de nuestra filiación
divina, nos transforman en cristianos
profundamente piadosos, como
niños pequeños delante de Dios. La
piedad es la virtud de los hijos y para
que el hijo pueda confiarse en los
brazos de su padre, ha de ser y
sentirse pequeño, necesitado.
Frecuentemente he meditado esa
vida de infancia espiritual, que no
está reñida con la fortaleza, porque
exige una voluntad recia, una
madurez templada, un carácter
firme y abierto.

Piadosos, pues, como niños: pero no
ignorantes, porque cada uno ha de
esforzarse, en la medida de sus
posibilidades, en el estudio serio,
científico, de la fe; y todo esto es la
teología. Piedad de niños, por tanto, y
doctrina segura de teólogos.



El afán por adquirir esta ciencia
teológica —la buena y firme doctrina
cristiana— está movido, en primer
término, por el deseo de conocer y
amar a Dios. A la vez, es también
consecuencia de la preocupación
general del alma fiel por alcanzar la
más profunda significación de este
mundo, que es hechura del Creador.
Con periódica monotonía, algunos
tratan de resucitar una supuesta
incompatibilidad entre la fe y la
ciencia, entre la inteligencia humana
y la Revelación divina. Esa
incompatibilidad sólo puede
aparecer, y aparentemente, cuando
no se entienden los términos reales
del problema.

Si el mundo ha salido de las manos
de Dios, si Él ha creado al hombre a
su imagen y semejanza y le ha dado
una chispa de su luz, el trabajo de la
inteligencia debe —aunque sea con
un duro trabajo— desentrañar el
sentido divino que ya naturalmente



tienen todas las cosas; y con la luz de
la fe, percibimos también su sentido
sobrenatural, el que resulta de
nuestra elevación al orden de la
gracia. No podemos admitir el miedo
a la ciencia, porque cualquier labor,
si es verdaderamente científica,
tiende a la verdad. Y Cristo dijo: Ego
sum veritas. Yo soy la verdad.

El cristiano ha de tener hambre de
saber. Desde el cultivo de los saberes
más abstractos hasta las habilidades
artesanas, todo puede y debe
conducir a Dios. Porque no hay tarea
humana que no sea santificable,
motivo para la propia santificación y
ocasión para colaborar con Dios en la
santificación de los que nos rodean.
La luz de los seguidores de Jesucristo
no ha de estar en el fondo del valle,
sino en la cumbre de la montaña,
para que vean vuestras buenas obras
y glorifiquen a vuestro Padre que
está en el cielo.



Trabajar así es oración. Estudiar así
es oración. Investigar así es oración.
No salimos nunca de lo mismo: todo
es oración, todo puede y debe
llevarnos a Dios, alimentar ese trato
continuo con Él, de la mañana a la
noche. Todo trabajo honrado puede
ser oración; y todo trabajo, que es
oración, es apostolado. De este modo
el alma se enrecia en una unidad de
vida sencilla y fuerte.

La esperanza del adviento

No quería deciros más en este primer
domingo de Adviento, cuando
empezamos a contar los días que nos
acercan a la Natividad del Salvador.
Hemos visto la realidad de la
vocación cristiana; cómo el Señor ha
confiado en nosotros para llevar
almas a la santidad, para acercarlas a
Él, unirlas a la Iglesia, extender el
reino de Dios en todos los corazones.
El Señor nos quiere entregados,



fieles, delicados, amorosos. Nos
quiere santos, muy suyos.

De un lado, la soberbia, la
sensualidad y el hastío, el egoísmo;
de otro, el amor, la entrega, la
misericordia, la humildad, el
sacrificio, la alegría. Tienes que
elegir. Has sido llamado a una vida
de fe, de esperanza y de caridad. No
puedes bajar el tiro y quedarte en un
mediocre aislamiento.

En una ocasión vi un águila
encerrada en una jaula de hierro.
Estaba sucia, medio desplumada;
tenía entre sus garras un trozo de
carroña. Entonces pensé en lo que
sería de mí, si abandonara la
vocación recibida de Dios. Me dio
pena aquel animal solitario,
aherrojado, que había nacido para
subir muy alto y mirar de frente al
sol. Podemos remontarnos hasta las
humildes alturas del amor de Dios,
del servicio a todos los hombres.



Pero para eso es preciso que no haya
recovecos en el alma, donde no
pueda entrar el sol de Jesucristo.
Hemos de echar fuera todas las
preocupaciones que nos aparten de
Él; y así Cristo en tu inteligencia,
Cristo en tus labios, Cristo en tu
corazón, Cristo en tus obras. Toda la
vida —el corazón y las obras, la
inteligencia y las palabras— llena de
Dios.

Abrid los ojos y levantad la cabeza,
porque vuestra redención se acerca
hemos leído en el Evangelio. El
tiempo de Adviento es tiempo de
esperanza. Todo el panorama de
nuestra vocación cristiana, esa
unidad de vida que tiene como
nervio la presencia de Dios, Padre
Nuestro, puede y debe ser una
realidad diaria.

Pídelo conmigo a Nuestra Señora,
imaginando cómo pasaría ella esos
meses, en espera del Hijo que había



de nacer. Y Nuestra Señora, Santa
María, hará que seas alter Christus,
ipse Christus, otro Cristo, ¡el mismo
Cristo!

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-cr/article/audio-
vocacion-cristiana/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/es-cr/article/audio-vocacion-cristiana/
https://opusdei.org/es-cr/article/audio-vocacion-cristiana/
https://opusdei.org/es-cr/article/audio-vocacion-cristiana/

	Vocación cristiana
	Los apóstoles, hombres corrientes
	Ya es hora de despertar
	La misericordia de Dios
	Correspondencia humana
	La sal de la mortificación
	La fe y la inteligencia
	La esperanza del adviento


