
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 19.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la decimonovena
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: los
niños, «almas agradables a
Dios»; una molestia para el
Señor; una ternura que libera.

- Los niños, «almas agradables a
Dios».

- Una molestia para el Señor.

- Una ternura que libera.



CUENTA san Mateo que, en una
ocasión, presentaron a Jesús «unos
niños para que les impusiera las
manos y orase» (Mt 19,13). Es fácil
imaginar la escena: hombres y
mujeres que quieren que sus hijos
sean tocados por el Maestro y que
rece por ellos. Los buenos padres
quieren lo mejor para sus pequeños,
y lo mejor es que Cristo los tome en
sus brazos y los bendiga. Por eso
podemos imaginar que aquellos
padres se sentirían más tranquilos
por el futuro de sus hijos, pues
contaban con la bendición del Señor.

Son muchos los padres que han
repetido esta escena desde entonces,
hasta el punto de que se ha podido
afirmar que «la práctica de bautizar
a los niños pequeños es una tradición
inmemorial de la Iglesia»[1]. Y es que,
cuando se propicia el encuentro de
los niños con Jesús, se hace un



descubrimiento maravilloso, porque
entre Jesús y los niños se da una
sintonía muy singular (cfr. Mt 10,25;
18,3). En el Evangelio vemos cómo
los pequeños se acercan al Maestro
con confianza y él los abraza en
medio a sus discípulos (cfr. Mc 9,36),
a quienes pide que no los
menosprecien (cfr. Mt 18,10) y que
no les hagan daño (cfr. Mc 9,42).

Para san Josemaría, niños «quiere
decir almas agradables a Dios»[2]. En
el modo de obrar de un pequeño no
hay engaño: se muestra siempre tal
como es, no esconde segundas
intenciones. No tiene miedo en
mostrarse necesitado: al menor
problema acude con confianza a sus
padres. Así es como da gloria a Dios,
y muestra a los adultos que la
relación con el Señor es mucho más
sencilla de lo que a veces podemos
pensar. Por eso el fundador del Opus
Dei señalaba que es preciso «creer
como creen los niños, amar como



aman los niños, abandonarse como
se abandonan los niños..., rezar
como rezan los niños»[3].

LOS discípulos no veían con el
mismo entusiasmo de Jesús a esos
niños que le ofrecían para que los
bendijera. Probablemente creían que
eran una molestia para el Señor y
pensaban: «Jesús ya tiene bastante
con la gente que puede entender su
predicación –los adultos– y con
quienes de verdad lo necesitan –los
enfermos–. ¿Para qué hacerle perder
el tiempo con aquellos niños sin uso
de razón?». Los discípulos estaban
tan convencidos de ese razonamiento
que se tomaron la libertad de reñir a
los pequeños y a sus padres (cfr. Mt
19,13). Cristo, en cambio, reaccionó
con una frase que no ha dejado de
resonar en la vida de la Iglesia a
través de los siglos: «Dejad que los



niños se acerquen a mí y no les
impidáis que vengan conmigo» (Mt
19,14).

A lo largo de los siglos, muchas
personas han acogido esta llamada
del Señor. En primer lugar, padres y
madres, abuelos y abuelas, que han
tenido la ilusión de transmitir la fe a
los pequeños de la familia,
enseñándoles a pronunciar con
cariño los nombres de Jesús y de
María. Junto a ellos, muchos
cristianos se han preocupado por dar
a conocer a Dios a los niños y a los
jóvenes: catequistas, educadores,
sacerdotes, religiosas y religiosos…
Todos ellos han rechazado la
tentación de pensar que el tiempo
con los niños eran horas perdidas.
Aunque muchas veces el fruto de
esas pequeñas semillas solo se
percibe con el paso de los años –o
incluso quizá nunca lo verían–, han
encontrado una alegría profunda en
su misión, pues han compartido con



los más pequeños lo más valioso que
tenían: la fe.

Educar a un niño implica sacrificio.
Cualquier padre, madre o profesor
puede describir a la perfección todo
lo que esto supone: renunciar a
algunos planes personales, tener
mucha paciencia, olvidarse del
propio cansancio… Es entonces
cuando podemos caer en la cuenta de
que nuestros padres y educadores
vivieron todo eso con nosotros.
Seguramente cuando éramos
pequeños no nos dábamos cuenta de
todo lo que suponía hacernos crecer.
Y en buena medida esto se debe a
que nuestros padres no veían los
sacrificios como renuncias, sino
como maneras de demostrar el amor
por nosotros. «Cuando hay Amor, el
sacrificio es gustoso –aunque cueste–
y la cruz es la santa cruz. –El alma
que sabe amar y entregarse así, se
colma de alegría y de paz»[4].



SAN Mateo concluye la narración del
encuentro del Señor con los niños
diciendo que «Jesús, después de
imponerles las manos, se marchó de
allí» (Mt 19,15). Su preocupación y
cuidado de los pequeños no
desemboca en sobreprotección ni en
ningún tipo de control: les da lo
mejor que tiene y deja que sean ellos
mismos quienes hagan crecer ese
don. Así «es el amor del Señor, un
amor de todos los días, discreto y
respetuoso, amor de libertad y para
la libertad, amor que cura y que
levanta»[5].

Jesús nos ofrece con su conducta el
ejemplo del buen educador, que es
quien lleva a la persona hacia
adelante, en el pleno ejercicio de la
propia libertad. Se puede decir que lo
contrario de educar es seducir: no
conducir hacia afuera, sino atraer
hacia uno mismo, para tomar del



otro algo que se ambiciona. El Señor
no busca arrebatar nada a quien se
acerca a él: «Él no quita nada, y lo da
todo»[6]. Por eso vemos a los niños y a
otras personas frágiles tan a gusto
con él, pues perciben su cariño
auténtico: les ama porque sí, sin
buscar nada a cambio. En cierto
modo, nosotros también podemos
experimentar la vulnerabilidad de
los niños, de ahí que deseemos un
amor que nos quiera por lo que
somos, y no tanto por lo que le
podamos dar.

Un amor que simplemente busca
poseer está destinado a la infelicidad,
pues no respeta el principio básico
del amor: desear el bien del otro. «La
ternura, en cambio, es una
manifestación de este amor que se
libera del deseo de la posesión
egoísta. Nos lleva a vibrar ante una
persona con un inmenso respeto y
con un cierto temor de hacerle daño
o de quitarle su libertad. El amor al



otro implica ese gusto de contemplar
y valorar lo bello y sagrado de su ser
personal, que existe más allá de mis
necesidades. Esto me permite buscar
su bien también cuando sé que no
puede ser mío»[7]. La Virgen María y
san José son dos ejemplos de ese
amor casto y tierno. Con frecuencia,
los niños aprenden a tratar a Jesús
viéndolo Niño como ellos, en los
brazos de sus padres, y lo tratan
entonces con las mismas caricias que
le darían María y José, las mismas
caricias que reciben también ellos de
sus padres. Por eso, no es raro que el
primer contacto con Jesús traiga
consigo el aroma de la infancia, del
amor tierno recibido en el hogar.

[1] Catecismo de la Iglesia católica, n.
1252.



[2] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, n. 115.

[3] San Josemaría, Santo Rosario, Al
lector.

[4] San Josemaría, Surco, n. 249.

[5] Francisco, Exh. ap. Christus vivit,
n. 116.

[6] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.

[7] Francisco, Exh. ap. Amoris laetitia,
n. 127.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/meditation/

meditaciones-sabado-de-la-19-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-de-la-19-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 19.ª semana del Tiempo Ordinario

