
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 20.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la 20.ª semana del
Tiempo Ordinario. Los temas
propuestos son: decir y hacer;
solo Dios nos interesa; apagar el
piloto automático

- Decir y hacer.

- Solo Dios nos interesa.

- Apagar elpiloto automático.



CON FRECUENCIA los escribas y
fariseos brindan al Señor la
oportunidad de enseñar a la multitud
el camino que conduce a la
salvación. En una ocasión, Jesús se
refiere a ellos como maestros que
ocupan la cátedra de Moises: se
consideran sus sucesores. Sin
embargo, a diferencia del patriarca,
«dicen, pero no hacen» (Mt 23,3). En
sus vidas se percibe externamente
una falta de coherencia. Su
predicación suele ser correcta, pero
sus obras los delatan, porque «atan
cargas pesadas e insoportables y las
echan sobre los hombros de los
demás, pero ellos ni con uno de sus
dedos quieren moverlas» (Mt 23,4).
Por el contrario, Jesús enseña y vive
lo que predica: «Él es el primero en
practicar el mandamiento del amor,
que enseña a todos»[1].

El verdadero maestro se distingue
porque sus obras respaldan las
verdades que anuncia. Así, su vida se



vuelve atractiva para quienes se
cruzan en su camino. El cristiano que
vive con autenticidad lo que cree se
convierte en un signo de
credibilidad. Su existencia no pasa
desapercibida ni resulta insípida,
sino que despierta en los demás el
deseo de acercarse al Señor. «Ojalá
fuera tal tu compostura y tu
conversación –escribía san
Josemaría– que todos pudieran decir
al verte o al oírte hablar: este lee la
vida de Jesucristo»[2].

Ciertamente, la principal razón que
mueve a un cristiano a comportarse
de acuerdo a lo que procura enseñar
no es solo el deseo de dar buen
ejemplo. Esta actitud, cuando nace de
la vanidad, es también criticada por
el Señor cuando observa que ciertos
fariseos ayunan y rezan, pero solo
«para que les vean los hombres» (Mt
23,5). «Tú, por ejemplo, cuando
piensas en un estudio que estás
haciendo, ¿lo piensas solamente para



promoverte a ti mismo, por tu
interés, o también para servir a la
comunidad? Ahí se puede ver cuál es
la intencionalidad de cada uno de
nosotros»[3]. Si alguna vez advertimos
que nuestro único motivo para obrar
bien es lo que piensen los demás,
siempre podemos rectificar la
intención y actuar por amor,
buscando en todo agradar al Señor.
«No vivimos para la tierra, ni para
nuestra honra, sino para la honra de
Dios, para la gloria de Dios, para el
servicio de Dios: solo esto nos
mueve»[4].

EL MAESTRO continúa comentando
la falta de autenticidad de algunos
escribas y fariseos: «Ensanchan sus
filacterias y alargan sus franjas.
Anhelan los primeros puestos en los
banquetes, los primeros asientos en
las sinagogas y que les saluden en las



plazas, y que la gente les llame
rabbí» (Mt 23,5-7). A fin de cuentas,
estos maestros vivían más
pendientes de la mirada y de la
opinión de los demás que de dar
gloria a Dios.

La soberbia arruina el valor del bien
que perseguimos. En cambio, la
humildad, aseguraba san Josemaría,
es en la vida cristiana «como la sal,
que condimenta todos los alimentos.
Pues aunque un acto parezca
virtuoso, no lo será si es
consecuencia de la soberbia, de la
vanidad, de la tontería; si lo hacemos
pensando en nosotros mismos,
anteponiéndonos al servicio de Dios,
al bien de las almas, a la gloria del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.
Cuando la atención se vuelve sobre
nuestro yo, cuando damos vueltas a
si nos van a alabar o nos van a
criticar, nos causamos un mal muy
grande. Solo Dios nos tiene que
interesar»[5].



La humildad es el fundamento de la
vida espiritual. «Si me preguntáis –
escribía san Agustín– qué es lo más
esencial en la religión y en la
disciplina de Jesucristo, os
responderé: lo primero es la
humildad, lo segundo, la humildad, y
lo tercero, la humildad»[6]. En nuestra
oración de hoy podemos pedirle al
Señor que nos ayude a centrarnos en
él y a interesarnos solamente por su
gloria. La humildad trae de la mano
un sano olvido de sí mismo que
descomplica y alegra la vida: permite
reconocer la generosidad de Dios y
disfrutar contemplando la belleza de
las cosas creadas, en las que se
descubre un reflejo del amor divino.

CUENTA santa Catalina de Siena que
oyó a Dios que le decía: «Me pides
conocerme y amarme a mí, la Verdad
suprema. He aquí el camino para



quien quiera llegar a conocerme
perfectamente y gustarme (...): no
dejes jamás de conocerte a ti misma,
y cuando estés abajada en el valle de
la humildad, entonces es en ti que
me conocerás. Es en este
conocimiento que sacarás todo lo que
te falta, todo lo que te es necesario.
(...) En el conocimiento de ti misma
llegarás a ser humilde, puesto que
verás que tú, por ti misma, no eres
nada y que tu ser viene de mí puesto
que os he amado antes de que
existierais»[7].

Cuando nos conocemos bien
sabemos que llevamos el tesoro de la
gracia en vasos de barro. Por eso,
reconocemos aquello que puede
hacer mal a nuestra alma y tratamos
de mantenerlo alejado. Al mismo
tiempo, nos damos cuenta de que
ninguno es buen juez en causa
propia, por lo que buscamos la ayuda
de una persona que pueda
orientarnos en nuestra vida



espiritual y sostenernos cuando más
lo necesitamos. Detectamos también
qué es lo que nos agota o nos
tensiona, ya sea por nuestra
personalidad o modo de ser, e
intentamos acoger esos momentos
con serenidad y espíritu deportivo,
buscando luego una manera de
descansar que nos permita recuperar
las fuerzas. Estas actitudes
manifiestan cierto conocimiento
propio fundamentado en la
humildad: admitimos que no somos
superhombres con energías
ilimitadas.

«Conocerse a uno mismo no es difícil,
pero es fatigoso: implica un paciente
trabajo de excavación interior.
Requiere la capacidad de detenerse,
de “apagar el piloto automático”,
para adquirir conciencia sobre
nuestra forma de hacer, sobre los
sentimientos que nos habitan, sobre
los pensamientos recurrentes que
nos condicionan, y a menudo sin



darnos cuenta. Requiere también
distinguir entre las emociones y las
facultades espirituales. “Siento” no es
lo mismo que “estoy convencido”;
“tengo ganas de” no es lo mismo que
“quiero”. Así se llega a reconocer que
la mirada que tenemos sobre
nosotros mismos y sobre la realidad
a veces está un poco distorsionada.
¡Darse cuenta de esto es una
gracia!»[8]. Las madres suelen ser las
que más conocen a sus hijos –a veces,
incluso, mejor que ellos mismos–.
Podemos pedir a la Virgen María que
nos ayude a conocernos, para poder
seguir al Señor con humildad y
sencillez.

[1] Benedicto XVI, Ángelus, 30-X-2011.

[2] San Josemaría, Camino, n. 2.

[3] Francisco, Audiencia, 5-X-2022.



[4] San Josemaría, Carta 1, n. 21.

[5] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, n. 105.

[6] San Agustín, Epist. 118, 22.

[7] Santa Catalina de Siena, El Diálogo,
parte I, capítulo I.

[8] Francisco, Audiencia, 5-X-2022.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/meditation/

meditaciones-sabado-20-semana-
tiempo-ordinario/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-sabado-20-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 20.ª semana del Tiempo Ordinario

