
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 18.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo C)

Reflexión para meditar el
domingo de la decimoctava
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: el
espejismo del vicio; vanidad y
discreción; avaricia y
desprendimiento



- El espejismo del vicio.

- Vanidad y discreción.

- Avaricia y desprendimiento.

EN LA SEGUNDA lectura de hoy, san
Pablo anima a los Colosenses a
aspirar a los bienes de arriba. Y para
ello, les encarece a arrancar lo que
hay de mundano en sus vidas: «La
fornicación, la impureza, las
pasiones, la concupiscencia mala y la
avaricia, que es una idolatría» (Col
3,5). En efecto, una vida arrastrada
por el vicio dificulta que podamos
contemplar a Dios cara a cara en el
cielo. Pero no solo: también impide
saborear la felicidad ya en esta
tierra. Aunque a veces el vicio se
pueda presentar como algo atractivo,
pues da la impresión de que ofrece
una alegría segura e intensa, lo cierto
es que se asemeja a un espejismo:



parece real, pero no lo es. Por lo
general, se sirve de una necesidad de
la naturaleza humana –amar y ser
amado, bienestar, paz…– y nos hace
creer que un buen modo de
satisfacerla es a través del pecado.
Sin embargo, es experiencia común
que ese camino no lleva a ninguna
parte: aunque quizá calma durante
un tiempo, acaba por pedir una
mayor repetición e intensidad sin
ofrecer una verdadera paz. Provoca,
por tanto, un estado de insatisfacción
permanente e incluso una cierta
incapacidad para gozar de los
placeres más sencillos: únicamente
se encuentra cierto consuelo en los
actos del vicio.

«El corazón humano puede
complacerse en malas pasiones,
puede prestar atención a tentaciones
nocivas disfrazadas con vestidos
seductores, pero también puede
oponerse a todo esto. Por fatigoso
que sea, el ser humano está hecho



para el bien, que le realiza
verdaderamente, y también puede
practicar este arte, haciendo que
ciertas disposiciones se hagan
permanentes en él»[1]. Estas
disposiciones son las virtudes, que
nos permiten tener el hábito de
elegir el bien no solo de vez en
cuando, sino de modo estable. Una
persona que vive las virtudes está
más capacitado para gobernar sus
pasiones y actuar así con mayor
libertad: no quiere llenar su corazón
de cualquier manera, sino de un
modo más auténtico y profundo,
coherente con su identidad de
cristiano. «La verdadera virtud –
escribe san Josemaría– no es triste y
antipática, sino amablemente
alegre»[2]. Ciertamente, en el camino
de la virtud no faltará la lucha y el
esfuerzo para renunciar al atractivo
del vicio. Pero lo decisivo no es
abrazar el sacrificio por el sacrificio,
sino saber que de ese modo
permitimos que la gracia nos vaya



purificando, construyendo así una
libertad interior que permitirá
disfrutar de la vida junto al Señor.
«El combate espiritual, entonces, nos
conduce a mirar desde cerca
aquellos vicios que nos encadenan y
a caminar, con la gracia de Dios,
hacia aquellas virtudes que pueden
florecer en nosotros, llevando la
primavera del Espíritu a nuestra
vida»[3].

LA VANIDAD lleva a construir la
propia felicidad sobre lo que los
demás piensen de nosotros. En
hebreo, para referirse a este vicio se
emplea un término que significa
“vapor” o “vaho”. Con esto en mente,
podemos entender con mayor
profundidad la primera lectura de
este domingo, que recoge el
comienzo del Eclesiastés: «¡Vanidad
de vanidades –dice Qohélet–, vanidad



de vanidades, todo es vanidad!» (Qo
1,1-2). El autor sagrado pretende
reflejar que todos los deseos del
vanidoso –grandeza, reconocimiento,
éxito– son como el vapor: solamente
procuran una satisfacción efímera,
superficial, que desaparece a las
primeras de cambio; se vive por un
instante de vapor que, en cuanto
pasa, no deja rastro. «El Eclesiastés
explica la constitución particular de
las cosas, y nos manifiesta y hace
presente la vanidad de cuanto hay en
el mundo, para que entendamos que
no son dignas de ser apetecidas las
cosas que son transitorias y para que
comprendamos que no debemos
dirigir nuestra atención a las cosas
futiles o de ninguna entidad»[4].

En cierto sentido, la vanidad lleva a
instrumentalizar las relaciones: se ve
a los demás como dispensadores de
aprobación. Para el vanidoso, «su
persona, sus logros, sus éxitos, deben
ser mostrados a todo el mundo: es un



perpetuo mendigo de atención»[5]; «se
considera, a sí mismo, como el sol y
el centro de los que están a su
alrededor. Todo debe girar en torno a
él»[6]. Jesús, durante su vida, advirtió
del riesgo de realizar obras buenas
solamente para ser vistos por los
demás, pues de ese modo se prefiere
el reconocimiento humano a la
recompensa divina (cfr. Mt 6,1); al
mismo tiempo, alabó gestos sencillos
y discretos como el de la pobre viuda
que dio una pequeña ofrenda sin que
nadie la notara (cfr. Mc 12,41-43). Si
miramos a nuestro alrededor,
seguramente reconozcamos también
a muchas personas que se sacrifican
silenciosamente por nosotros. La
vida cristiana está compuesta de
tantos gestos –sonreír cuando
estamos cansados, evitar el
comentario que pueda molestar,
compartir nuestro tiempo con quien
quizá no congeniamos tanto, un
trabajo oculto del que se ha
beneficiado mucha gente– que



suponen un esfuerzo que
probablemente pasará desapercibido
a los demás, pero que Dios valora
como nadie: «Tu Padre, que ve en lo
oculto, te recompensará» (Mt 6,4). Y
ese premio será una felicidad más
estable y auténtica, que no depende
del vaporde la opinión cambiante de
los demás sino de la certeza de estar
agradando a Dios.

EN EL EVANGELIO de hoy Jesús
habla de un hombre rico que tiene
una gran cosecha. Ante tal
abundancia, piensa que de ahora en
adelante su existencia consistirá en
relajarse, comer, beber y divertirse.
«Pero Dios le dijo: “Necio, esta noche
te van a exigir la vida. Lo que has
acumulado, ¿de quién será?”. Así
será el que amasa riquezas para sí y
no es rico ante Dios». Por eso, Cristo
advierte: «Guardaos de toda clase de



codicia. Pues, aunque uno ande
sobrado, su vida no depende de sus
bienes» (Lc 12,13-21). En efecto, el
vicio de la avaricia lleva a pensar
que la felicidad es una cuestión de
sumar experiencias o posesiones; en
cambio, todo aquello que implique
una renuncia se percibe como un
drama, pues no se comprende que se
pueda ser feliz sin un determinado
bien o privándose de ciertas
realidades. Esto es lo que le ocurrió
al joven rico: no creyó que pudiera
ser dichoso si vendía sus
propiedades. En ese pasaje el
evangelista señala que se marchó
triste: esa es la consecuencia de
confiar la propia felicidad a las
riquezas.

Por otro lado, en el Evangelio
también vemos otros muchos casos
de personas que, ante la llamada del
Señor, no dudaron en elegirle a él
por encima de todo, abandonando lo
que tenían. Y no fue una renuncia



abstracta, general, sino más bien
concreta: Pedro, Santiago y Juan
dejaron las barcas en la orilla (cfr. Lc
5,11), y Mateo renunció a su lucrativo
trabajo como recaudador de
impuestos (cfr. Mt 9,9). Aunque en
un primer momento esos gestos
pudieron suponer cierto sacrificio
para los apóstoles, en realidad
alcanzaron un bien mayor, porque
en lugar de acumular bienes que
tarde o temprano se consumen,
optaron por llenar su corazón con
algo que no defrauda ni desaparece:
el amor a Cristo. Por eso san
Josemaría tenía la seguridad de que
quien decide vivir para el Señor en
realidad no pierde nada[7]. Esto,
evidentemente, no significa
desentenderse por completo de las
realidades materiales. «Lógicamente
has de emplear medios terrenos –
comentaba el fundador del Opus
Dei–. Pero pon un empeño muy
grande en estar desprendido de todo
lo terreno, para manejarlo pensando



siempre en el servicio a Dios y a los
hombres»[8]. Podemos pedir a la
Virgen María que nos ayude a tener
un corazón libre, que perciba como
ganancia todo lo que nos lleve a estar
más cerca de su hijo.

[1] Francisco, Audiencia, 13-III-2024.

[2] San Josemaría, Camino, n. 657.

[3] Francisco, Audiencia, 3-I-2024.

[4] San Basilio, In principium
Proverbiorum 1.

[5] Francisco, Audiencia, 28-II-2024.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
101.

[7] Cfr. San Josemaría, Surco, n. 21.

[8] San Josemaría, n. 728.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/meditation/

meditaciones-domingo-18-tiempo-
ordinario-ciclo-c/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-domingo-18-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-domingo-18-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-domingo-18-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-co/meditation/meditaciones-domingo-18-tiempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditaciones: domingo de la 18.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo C)

