opusdei.org

Volcanes cubiertos
de nieve

Son dias en los que conviene
quedarse en casa para atajar
una epidemia. En estas
circunstancias, puede ayudar el
recuerdo de las jornadas que
san Josemaria vivio escondido
en Madrid durante el conflicto
civil. Ofrecemos la narracion
histérica y algunas
consideraciones espirituales del
santo

25/03/2020



En 1937, durante la Guerra Civil
espafiola, san Josemaria paso cinco
meses y medio refugiado en la
legacion de la Republica de
Honduras en Madrid. Entre mayo y
agosto convivid en una pequeiia
habitacion con su hermano Santiago
y con cuatro miembros de la Obra: el
beato Alvaro del Portillo, Juan
Jiménez Vargas, Eduardo Alastrué y
José Maria Gonzalez Barredo.

Con frecuencia, el fundador del Opus
Dei dirigio un rato de oracion en voz
alta a los que le acompafaban en la
habitacion, a la que denominaba de
forma jocosa la "galguera" porque
era minima y estaba abarrotada.

Recogemos algunos textos de
aquellas meditaciones de san
Josemaria, publicadas en el libro de
José Luis Gonzalez
Gullon,Escondidos. El Opus Dei en la
zona republicana durante la Guerra


https://opusdei.org/es-es/article/libro-escondidos-historia-opus-dei-guerra-civil-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-escondidos-historia-opus-dei-guerra-civil-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-escondidos-historia-opus-dei-guerra-civil-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-escondidos-historia-opus-dei-guerra-civil-josemaria-escriva/

Civil espafiola (1936-1939), Madrid,
Rialp, 2018, pp. 209-218.

En este enlace puede adquirirla
version electronica del libro.

Te puede interesar: Fragmentos de
historia, un podcast sobre la vida de
san Josemaria: Encerrados en la
Legacion de Honduras (D. José Carlos
Martin de la Hoz)

* %k ok

Escondidos. El Opus Dei en la zona
republicana durante la Guerra
Civil espaiiola (1936-1939)
[Fragmento]

José Maria Escriva redacto en la
legacion de Honduras textos de
caracter espiritual destinados a los
miembros de la Obra. En el mes de
mayo explico: «Algunos ratos me
dedico a hacer consideraciones, que
cristalizan en cuatro lineas tajantes.
Pienso que mis hijos, y los hijos de


https://opusdei.org/es-es/article/libro-escondidos-historia-opus-dei-guerra-civil-josemaria-escriva/
https://www.rialp.com/libro/escondidos_92759/edicion/ebook-83181/
https://www.rialp.com/libro/escondidos_92759/edicion/ebook-83181/

mis hijos, han de sacar algun
provecho de las elucubraciones de
mi pobre caletre»[1]. De modo mas o
menos regular, paso a Isidoro
Zorzano fichas y octavillas sueltas,
que llegaron al centenar. Zorzano,
Sainz de los Terreros y Albareda las
utilizaron durante sus ratos de
oracion personal. Eran anotaciones
que estaban pensadas para que
formasen parte, cuando fuera
posible, de «otro folleto de
consideraciones»[2].

Otro modo con el que el fundador
transmitio las caracteristicas del
Opus Dei fue la predicacion. Entre el
6y el 12 de abril predico a los que
estaban con él, y a quien quisiera, en
el hall de la legacion, al acabar la
Misa o —si no la pudo celebrar-
después de que hubiesen
comulgado™. Luego, dejé de hacerlo
porque el consul desautorizo las
reuniones; temia el diplomatico que
los guardias que estaban fuera lo



escucharan hablar de religion y se
comprometiera la inmunidad
diplomatica de la casa.

Un mes mas tarde, cuando ya
estaban solos en la “galguera”, don
José Maria retomo la costumbre de
dirigir una meditacion. En esta
ocasion, algunas fueron por la
manana -generalmente, al acabar el
desayuno-y otras a ultima hora del
dia, aprovechando el silencio que se
ensefioreaba de la casa. De modo
grafico, don José Maria retrato un dia
la sencillez con la que se situaban
para rezar: «La escena, que suele
repetirse, es divertida: los peques y el
abuelo, en pijama, sentados en sus
colchones de evacuados, muy serios,
muy... graves»',

Eduardo Alastrué, que tenia buena
memoria, transcribia las
meditaciones que escuchaba. Luego,
se las pasaba a Isidoro Zorzano. Una
vez que Zorzano las leia, se las daba



a los demas de la Obra de Madrid y a
José Maria Albareda, pues asi lo
habia sugerido Escriva. Después, las
enviaba por correo a Valencia, donde
eran recogidas por Paco Botella,
quien, de nuevo, hacia de mensajero
para el resto de hombres del
Levante. De este modo, tanto los
miembros como los amigos de la
Obra meditaron los temas
desarrollados por el fundador™.

Las meditaciones giraron en torno a
Jesucristo. Un punto constante de la
predicacion fue el cultivo del trato o
relacion con Dios. Escriva explico
que debian orar con confianzay
perseverancia, sabiendo que Dios
escucha siempre. Muchas veces, rezo
en primera persona: «Hablémosle
nosotros mismos en confidencia
amorosa, como amigos intimos, como
hermanos, como hijos. jJesus, verte,
hablarte! {Permanecer asi,
contemplandote, abismado en la
inmensidad de tu hermosura y no



cesar nunca, nunca en la
contemplacion! jOh, Cristo, quién te
viera! jQuién te viera para quedar
herido de amor de Tiy, embriagado y
sustentado de este amor, no cuidar
ya de las cosas del mundo! Cristo,
quién te viera! jQuién te vieray
quedase amorosamente hundido en
tu seno, amandote sin cesar y siendo
amado de Ti, y resucitase el encanto
de aquella vieja leyenda del monje
que paso los siglos —siglos que no
fueron sino un momento- arrobado,
en la presencia de tu infinita
hermosura!»".

Su plegaria incluy6 con frecuencia
una peticion de mas gracia para
corresponder a la llamada a la Obra:
«No se cansa Jesucristo de
ensefiarnos. Como una madre
amorosa, no cesa en sus
recomendaciones. jPor qué no nos
echaremos entre tus brazos, Dios
mio, sobre tu pecho abierto, y no
dejaremos que muevas nuestra



voluntad con afectos muy hondos y
propdsitos muy firmes! iDios mio, te
amo! jHaz que me enamore masy
mas de tu Obra y que te sirva, cada
dia, mas fielmente en ella! jQue mis
manos lleven el agua sagrada de tu
costado hasta las almas de los que
me rodean! jQue yo mismo me
embriague mdas y mas con esa agua
del cielo!»"”. Y, como sugerencia
practica, recomendo a sus hijos que
manifestaran personalmente a Dios
sus deseos: «Digdmosle a Cristo —
digamoselo con afectos encendidos,
haciendo callar a la inteligencia,
dejando hablar al corazén-: “Yo
quiero ser tu esclavo en tu Obra.
Aunque yo no fuera un hombre sino
cien, aunque tuviera mil vidas, todas
las querria dedicar a tu servicio en
ella; aunque tuviese la desgracia
increible de quedarme solo, pase lo
que pase, yo quiero perseverar en
este camino”. Y seguiremos en
nuestros afectos: de humildad, por
haberme elegido, tan miserable, para



[ser] poseedor de este tesoro; de
accion de gracias, por haberlo puesto
al alcance de mis manos; de gritos de
peticion de correspondencia, de
perseverancia, para mi, para todos
los nuestros»™®.

Unido espiritualmente a Cristo, don
José Maria Escriva rezo también por
sus hijos espirituales, acordandose
de cada uno: «Yo quiero verme
ahora, Dios mio, junto a la herida
humeante de tu pecho; quiero pensar
junto a ella en todos mis hijos, en
todos los que ahora son miembros
vivos de este Cuerpo vivo de tu Obra.
Nombrdandolos, consideraré sus
cualidades, sus virtudes, sus defectos,
y luego te suplicaré, empujandolos
hacia Ti, uno a uno: “jAdentro!”. Los
meteré dentro de tu Corazon. Asi
quiero hacer con cada uno y con
todos los que vendran después,
durante siglos, hasta el fin del
mundo, a formar parte de esta
familia sobrenatural. Todos, todos



unidos en el Corazdn de Cristo, todos
hechos uno por amor a El y todos
despegados del mundo por la fuerza
de este amor acompariado de la
mortificacién»[9].

La confianza en Dios era
particularmente necesaria frente a
los obstaculos que sobrevenian. Eran
circunstancias adversas, pero —en
palabras de Escriva- «el Sefior
[parece que] nos dice: “Hijo mio, la
revolucion mas terrible que registra
la Historia; tu interior descompuesto
por los miasmas que se han filtrado
de fuera; todo eso, es cierto, esta
pasando sobre ti. Pero nada puede
quitarte la paz, a no ser el pecado
grave. En cuanto a mi Obra, sabes
que se ha de realizar, porque yo lo
quiero, contigo, sin ti, o a pesar de ti.
¢Y tu crees que no estimo que en la
mas florida juventud hayas hecho
donacidn a tu Dios de todo el amor
que puede albergar tu corazon de



hombre? Tu permanece fiel; 1o
demas, ;qué importa?”»™"".

Conjugaba asi las tres virtudes
teologales, que comienzan por la fe:
«¢A qué preocuparse, para qué
prisas, para qué desazones? Dios esta
en medio de nosotros, Dios esta con
nosotros. No estamos solos, hay que
repetirlo»™". Y, a la vez, cedia a la
esperanza en el futuro y al amor de
Dios: «Jesus, Tu eres mi Padre, mi
Hermano, mi Amor y mi Todo.
¢Como no voy a tener confianza?
¢Por qué no dar vuelos a la
esperanza?»"'?.

La referencia al fundamento divino
de la Obra era constante: «Pensando
en una Obra que Tu has bendecido,
icudles seran para ella las
consecuencias de todo esto? Parece
que esperaste, Sefior, a que el grano
muriese en el surco, y cuando
empezaba a echar raicillas y a
apuntar en la superficie un esbozo de



tallo, permitiste que se
desencadenase el vendaval. Pero
luego vendra la paz y en ella se
desarrollara perfectamente»"®. Por
eso, invitaba a rezar con paz: «Estoy
plenamente seguro de que Tu, Sefior,
como en otros tiempos has
impulsado otras empresas, quieres
ahora esta Obra. Estoy también
intimamente persuadido de que tu
voluntad es que te sirva en ella.
Cumpliendo esa voluntad, ¢qué me
importa todo lo demés?»™*.

Con frecuencia considero la situacion
en la que se encontraba la Obra. Sin
dejar de poner los pies en la tierra,
insistia en que llegarian tiempos de
bonanza: «La Obra...; ¢qué es ahora
la Obra? Apenas hay nada visible; es
verdaderamente el grano de
mostaza. Unos pocos hombres, sin
prestigio, sin posicion econdmica, sin
experiencia, al comienzo de sus vidas
casi todos ellos. Pero nosotros
sabemos que este grano de mostaza



darda lugar en el campo sobrenatural
de la Iglesia a un arbusto que cubrira
todo el mundo con su tallo, con sus
raices, con sus ramas, y en el cual
buscaran asilo muchas aves
viajeras»™.

También puso en manos de Dios la
perseverancia de cada uno de sus
miembros: «Sefior, Tu sostienes en
mi la esperanza. Por Ti creo en el
porvenir de esta Obra tuyay,
concretamente, espero que daras
perseverancia a todos mis hijos, de
modo que cuando nos reunamos
podamos cantar todos un Te Deum
de accion de gracias por esta
perseverancia y, quiza, por haber
permitido que no solamente
perseveren, sino que contagien su
ardor a otros»"?,

Ahora bien, esperanza no significaba
contentarse con un pacifico
“quietismo”, como quien aguarda, sin
moverse, hasta que Dios le otorga



todo de modo milagroso. Habia que
pedir, una y otra vez, con empeiio:
«¢Que el Sefior, a primera vista, se
nos niega? A insistir. Desde que
comenzo este afio de revolucion,
jcuantas cosas he pedido y no me
han sido concedidas! ;Me
desanimaré por eso? No; seguiré
pidiendo, en la seguridad de que si
conviene a la gloria de Dios, y por eso
lo pido, mi ruego sera oido»"". Y
ponia un ejemplo concreto: «Cuentan
de Levante que cuando Paco [Botella]
y su primo realizaban una gestion,
mientras uno hacia una visita, el otro
se quedaba en oracidn. Ese es el
camino. Pero si nuestra oracion y
nuestra actividad no dan fruto
aparente, nada de impacientarnos. A
esperar»"?.

En definitiva, buena parte de su
predicacion estaba orientada a
levantar la mirada de sus hijos, de
modo que no se quedaran atrapados
en la situacion del momento: «;Qué



significa este atasco? ¢Un afio de
inaccion? ¢Y qué es un afio en la vida
de una Obra que ha de durar hasta el
fin del mundo? Y, ademas, ¢no nos
resarcira el Sefor, si nuestra buena
voluntad persiste, del tiempo
perdido? La revolucion nos
sorprendio absortos en nuestro
trabajo, preocupados unicamente
por el anhelo de servirle; después, ha
habido desorientaciones, pero falta
de rectitud, de eso estoy seguro,
nunca»". El futuro se abria ante
ellos lleno de esperanza: «;Que
sobrevendran borrascas, quiza
tempestades terribles contra la barca
de la Obra, contra la de mi alma?
Pero jqué seguridad con Cristo, qué
confianza en su amparo! Y aqui se
encienden -y se vierten en El-
nuestros afectos. ¢CoOmo han de ser
estos afectos? Ayer, hoy, siempre,
pase lo que pase, estos afectos no
pueden ser sino afectos de
confianza»®,



Otro gran tema sobre el que predico
fue la unidad de todos los que
integraban la Obra: «Para que
nuestra oracion sea verdaderamente
fecunda, ¢no debe existir entre
nosotros aquel contacto, aquella
union que habia entre los Apdstoles,
no por la permanencia fisica en un
mismo lugar sino por la identidad de
pensamiento, de sentimiento, de
voluntad? Si, querer con la Obra;
sentir con el Corazoén de Cristo;
pensar con aquel que es cabeza entre
nosotros. Esta es la unidad
verdadera, propia del cuerpo sano,
en salud cabal, en plenitud de
vida»™". La cohesién de unos y otros
—«que todos seamos uno en el
corazon y en la inteligencia y en la
voluntad»"“*- era un don que debian
implorar a Dios en la oracion y en la
mortificacion. Les dijo, por ejemplo,
que podian ofrecer al Serfior las mil
pequeiias incomodidades de todos
los dias: «Acompafiar a cada uno de
nuestros hermanos en peligro, y



velar por ellos; y cada mortificacion
que dejemos de hacer, el tiempo que
quitemos a la oracion, es un perjuicio
que causamos a nuestros hermanos,
es no ayudarles a llevar bien sus
penas, a rechazar sus tentaciones.
Tened esto siempre muy presente.
Que este recuerdo os sirva de

estimulo en vuestra vida interior»™.

Las meditaciones estaban
empapadas por su paternidad
espiritual: «Yo padezco en aquellos
miembros de la Obra, hijos mios, que
estan ausentes, en la trinchera, en la
carcel, y comprendo
perfectisimamente las palabras de
San Pablo: “¢Quién de vosotros esta
triste y yo no estoy triste? ;Quién de
vosotros estd enfermo y yo no estoy
enfermo?”»"%%, A veces mencioné a
quienes estaban en condiciones mas
duras: «Chiqui —jcon cuanta paz nos
cuentan que lleva sus sufrimientos!-
tendra sus cruces interiores, mas
también, este y todos, sus consuelos,



esos consuelos que Tu sabes dar.
Pido también por todos aquellos que
estan en un trance dificil, sin saberlo
nosotros»®’; «<hablo a mi Sefior:
“Acuérdate de Chiqui, que ha de salir
de la prision; que llegue a un sitio
seguro sin contratiempo. Y de aquel
cuya vocacion se ha conservado,
entre tantos obstaculos, tan
maravillosamente. Y de aquel cuyo
sacrificio es tan admirable. Y de
aquel, y de aquel otro. Y en el otro
lado, piensa, Dios mio, en ese que ha
trabajado por Ti tanto y tan bien; si
algo hay en la vida pasada de todos
que te ofenda, bdrralo y danos ahora
fortaleza y perseverancia y luz”»"%.

También les recordé que deseaban
«mover a jovenes intelectuales al
apostolado»™”, para difundir el
mensaje de la Obra: «jDios quiere
revivir el apostolado de los primeros
cristianos, quiere que el mundo
vuelva a la estima y a la practica de
las virtudes que les



distinguieron!»*®. Por eso, rogo por
los amigos de los miembros de la
Obra, entre los que habia algunos
que podian pedir la admision:
«Multiplica, por lo menos, por cinco
el numero de los que ahora
formamos parte de esta familia
sobrenatural de la Obra. A los de
Valencia, que tanto trabajan por
acrecentar el namero de tus
operarios, dales mas y mas espiritu
de proselitismo y pon en su boca
palabras eficaces de captacion»™,;
«jMadre nuestra, Regina
Apostolorum, Spes! ;Por qué no
haces que los nuestros que estan en
Levante, en el otro lado, y en el norte
y en el sur, logren, concretamente
ahora, en estos dias, para la Obra,
almas nuevas, nuevas, llenas de
deseos de santificarse, de servir a
Dios?»"%,

En este sentido, volvid a una idea
muy repetida en la Residencia DYA,
la naturalidad propia de los



cristianos corrientes: «Todo lo que
sea singularizarnos, chocar con el
medio ambiente por hacer las cosas
de un modo distinto al usual, debe
ser siempre evitado. En la vida
publica, en la vida profesional, en los
detalles de la vida ordinaria hemos
de proceder con absoluta
naturalidad. Llamar la atencion,
adoptar actitudes raras es contrario a
nuestro espiritu. Cuando se llegue al
otro lado, repetid a los que alli estan
que sigan el camino que les marcan
sus condiciones, su situacion, su
edad. Obrar, como todos; vivir
normalmente, naturalmente.
Estamos en el mundo para renovarlo,
para traerlo a Cristo; pero somos del
mundo y en él vivimos, y en todas
sus clases y esferas hemos de
confundirnos con los que las
constituyen; que no se nos considere
nunca cosa aparte, seres extrafnos.
Repetimos, ahora, en estas
circunstancias, nuestra
recomendacion de siempre:



singularizarse, no; sencillez,

naturalidad en todo momento»®Y,

Finalmente, Escrivd —que en una
meditacion comparaba a sus hijos
con los «volcanes cubiertos de nieve
que hacen contrastar con el hielo de
fuera el fuego que devora sus
entrafias»”*- recordé a menudo que
la entrafia de la Obra llevaba consigo
la busqueda de la santidad en las
cosas pequenias de una jornada
cualquiera: «Espera tu horay
preparate para ella con la oracion,
con el escrupuloso y fiel
cumplimiento de tus pequerfios
deberes actuales, con una conducta
que atraiga otras almas a la Obra»"™".
Asi, utiliz6 el simil de «aquellos
obreros que en tiempos pasados
aplicaban su esfuerzo, perseverante
y anonimo, al levantamiento de una
catedral: del trabajo constante y
obscuro surgian un dia sillares bien
tallados; otro, un pilar esbelto;
después, un recio muro; finalmente,



una cupula, donde los adornos en
piedra se multiplicaban»®".

Ahora bien, lo pequefio comenzaba
en el servicio amable a los demas:
«jQué dificil y qué importante es
tener caridad en los detalles!
iCuantas veces se nos escapa,
refiriéndonos a nuestro préjimo, la
palabra dura, el juicio condenatorio,
el gesto ofensivo! ¢Por qué? ;Nos
pide acaso Dios que los juzguemos?
¢No nos exige, al contrario, que
cubramos sus miserias con la capa de
la caridad? ¢Por qué hemos de
hablar crudamente de nadie, aun
cuando tengamos razon en nuestras
criticas?»™. Concretamente, un
aspecto de la caridad consistia en
saber comprender los defectos de los
demads, sin caer en la murmuracion:
«Evitando la censura, aunque sea
justa, de nuestro proéjimo, evitaremos
también el convertirnos, poco a poco,
en unos chinches que se distraen
llevando chismes de una parte a otra;



y también el ser, entre nosotros, un
cardo que hiere a todo el que se le
aproximan»®®.

En definitiva, no podian esperar a las
grandes ocasiones o a que llegase la
paz. Alli donde estaban, en una
legacion y en medio de una guerra,
Dios les llamaba: «Parece, al decir
esto, que Jesus nos dice: “¢Oyes, hijo
mio? Cuidame las cosas pequerias,
seme fiel en ellas”. No son las
circunstancias de ahora, son las de
ayer, las de siempre, las que dictan
esas pequerfas mortificaciones. Que
cada uno se examine acerca de estoy
vea en qué puede vencerse»™”,

[1] Carta de José Maria Escriva a los
miembros de la Obra en Valencia,
Madrid, 5-V-1937, en Archivo General
de la Prelatura del Opus Dei (en



adelante, AGP), serie A.3.4, 254-1,
370505-1.

[2] Diario de Isidoro Zorzano, 25-
IV-1937. Consideraciones espirituales
era un libro con cuatrocientos
cuarenta aforismos espirituales,
publicado por el fundador del Opus
Dei en 1934. En 1939, Escriva lo
amplio hasta llegar a los novecientos
noventa y nueve puntos, y lo publico
con el titulo de Camino (cf. Josemaria
Escriva de Balaguer, Camino. Edicion
critico-historica, o. c., pp. 94-102, y
178-181). Pedro Rodriguez ha
identificado noventa y ocho puntos
de Camino que proceden de la etapa
en la que el fundador de la Obra
estuvo en legacion de Honduras (cf.
Ibidem, pp. 94-102, y 178-181).

[3] Los originales se encuentran en la
carpeta AGP, serie A.4, 45-3. Son
cuarenta y siete meditaciones y
platicas dadas del 6 al 12 de abrily
del 11 de mayo al 30 de agosto de



1937. Fueron redactadas por
Eduardo Alastrué; en alguna ocasion,
el propio José Maria Escriva hizo
alguna anotacion marginal. E1
fundador comento que «aunque,
muchas veces, no recogen bien lo
que les he dicho (otras, si), procuro
que sigan haciendo notas, porque
siempre os pueden hacer algun
provecho» (Carta de José Maria
Escriva a Isidoro Zorzano, Madrid, 1-
VII-1937, en AGP, serie A.3.4, 254-3,
370701-4).

[4] Carta de José Maria Escriva a los
miembros de la Obra en Valencia,
Madrid, 1-VII-1937, en AGP, serie A.
3.4, 254-3,370701-2.

[5] Cf. Diario de Isidoro Zorzano, 29-
VI-1937; y Carta de José Maria
Escriva a los miembros de la Obra en
Madrid, Madrid, 14-VII-1937, en AGP,
serie A.3.4, 254-3, 370714-3.

[6] Meditacidn, 3 al 4-VI-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-16.



[7] Meditacion, 30-VIII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-46.

[8] Ibidem.

[9] Meditacion, noche del 3 al 4-
VI-1937, AGP, serie A.4, 45-3-16.

[10] Meditacion, 19-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-35.

[11] Meditacion, 21-V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-13.

[12] Meditacion, 9-1V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-4.

[13] Ibidem.

[14] Meditacion, 25-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-37.

[15] Ibidem.

[16] Meditacion, 10-IV-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-5.



[17] Meditacion, 11-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-33.

[18] Meditacion, 24-VIII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-41.

[19] Ibidem.

[20] Meditacion, 19-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-35.

[21] Meditacion, 19-V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-12.

[22] Meditacion, 6-1V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-1.

[23] Meditacion, 8-1V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-3.

[24] Meditacion, 7-1V-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-2. La mencion de San
Pablo parece es una parafrasis de 2
Cor 11, 29.

[25] Ibidem.



[26] Meditacion, 1-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-29.

[27] Meditacion, 29-VIII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-45.

[28] Meditacion, 26-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-38.

[29] Meditacidn, 1-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-29.

[30] Meditacion, 26-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-38.

[31] Meditacion, 23-VI-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-21.

[32] Meditacion, 6-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-31.

[33] Meditacion, 4-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-30.

[34] Meditacion, 6-VII-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-31.



[35] Meditacion, 19-VI-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-18.

[36] Ibidem.

[37] Meditacion, 12-IV-1937, en AGP,
serie A.4, 45-3-6.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/volcanes-
cubiertos-de-nieve/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/volcanes-cubiertos-de-nieve/
https://opusdei.org/es-co/article/volcanes-cubiertos-de-nieve/
https://opusdei.org/es-co/article/volcanes-cubiertos-de-nieve/

	Volcanes cubiertos de nieve

