
opusdei.org

«Por muchos bienes
que acumulemos en
este mundo, no
cabrán en el ataúd»

El Papa Francisco ha
continuado su ciclo de
catequesis sobre los vicios y las
virtudes hablando de la
avaricia y cómo debemos ser
nosotros señores de los bienes
materiales y que estos no nos
dominen a nosotros.

24/01/2024



Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días!

Continuamos nuestra catequesis
sobre los vicios y las virtudes, y hoy
hablamos de la avaricia, es decir, esa
forma de apego al dinero que impide
al hombre ser generoso.

No es un pecado que afecte sólo a las
personas que poseen un gran
patrimonio, sino un vicio transversal,
que a menudo no tiene nada que ver
con el saldo de la cuenta bancaria. Es
una enfermedad del corazón, no de
la cartera.

Los análisis de los padres del desierto
sobre este mal mostraban cómo la
avaricia podía apoderarse también
de monjes que, habiendo renunciado
a enormes herencias, en la soledad
de su celda se habían apegado a
objetos de poco valor: no los
prestaban, no los compartían y
menos aún estaban dispuestos a
regalarlos. 

https://opusdei.org/es-es/tag/catequesis-vicios-y-virtudes/
https://opusdei.org/es-es/tag/catequesis-vicios-y-virtudes/
https://opusdei.org/es-es/article/desprendimiento-rezar-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/desprendimiento-rezar-con-san-josemaria/


Un apego a las cosas pequeñas, que
quita libertad. Esos objetos se
convirtieron para ellos en una
especie de fetiche del que era
imposible desprenderse. Una especie
de regresión a la etapa de los niños
que se aferraban al juguete y
repetían: "¡Es mío! ¡Es mío!". En esta
pretensión se esconde una relación
enfermiza con la realidad, que puede
desembocar en formas de
acaparamiento compulsivo o
acumulación patológica.

Contenido relacionado: ¿Cómo vivir la
virtud cristiana de la pobreza?

Para recuperarse de esta
enfermedad, los monjes propusieron
un método drástico, pero muy eficaz:

https://opusdei.org/es-es/article/como-vivir-la-virtud-cristiana-de-la-pobreza/
https://opusdei.org/es-es/article/como-vivir-la-virtud-cristiana-de-la-pobreza/


la meditación sobre la muerte. Por
mucho que una persona acumule
bienes en este mundo, de una cosa
estamos absolutamente seguros: de
que no cabrán en el ataúd. ¡No
podemos llevarnos los bienes con
nosotros! Aquí se revela el sinsentido
de este vicio. El vínculo de posesión
que construimos con las cosas es sólo
aparente, porque no somos los amos
del mundo: esta tierra que amamos
no es en verdad nuestra, y nos
movemos por ella como extranjeros
y peregrinos (cf. Lv 25,23).

Estas sencillas consideraciones nos
hacen darnos cuenta de la locura de
la avaricia, pero también de su razón
más íntima. Es un intento de
exorcizar el miedo a la muerte: busca
seguridades que en realidad se
desmoronan en el mismo momento
en que las asimos. 

Recordemos la parábola del hombre
insensato, cuyo campo había



ofrecido una cosecha abundante, por
lo que se adormeció pensando en
cómo agrandar su almacén para
meter toda la cosecha. El hombre lo
había calculado todo, había planeado
el futuro. Sin embargo, no había
considerado la variable más segura
de la vida: la muerte. "Necio", dice el
Evangelio, "esta misma noche se te
pedirá la vida. Y lo que has
preparado, ¿de quién será?" (Lc
12,20).

En otros casos, son los ladrones
quienes prestan este servicio. Incluso
en los Evangelios hacen un buen
número de apariciones, y aunque sus
acciones son censurables, pueden
convertirse en una advertencia
saludable. Es lo que predica Jesús en
el Sermón de la Montaña: "No
acumuléis tesoros en la tierra, donde
la polilla y el orín corroen, y donde
los ladrones entran por la fuerza y
roban; sino acumulad tesoros en el
cielo, donde ni la polilla ni el orín

https://opusdei.org/es-es/article/las-bienaventuranzas-3/
https://opusdei.org/es-es/article/las-bienaventuranzas-3/


corroen, y donde los ladrones no
entran por la fuerza ni roban" (Mt 6,
19-20). 

De nuevo en los relatos de los padres
del desierto, se cuenta la historia de
un ladrón que sorprende al monje
mientras duerme y le roba las pocas
posesiones que guardaba en su celda.
Cuando se despierta, nada turbado
por lo sucedido, el monje se pone tras
la pista del ladrón y, una vez que lo
encuentra, en lugar de reclamar los
bienes robados, le entrega las pocas
cosas que le quedan diciéndole: "¡Te
olvidaste de llevarte esto!

Nosotros, hermanos, podemos ser
señores de los bienes que poseemos,
pero a menudo sucede lo contrario:
son ellos los que acaban
poseyéndonos a nosotros. Algunos
ricos ya no son libres, ya ni siquiera
tienen tiempo para descansar, tienen
que mirar por encima del hombro



porque la acumulación de posesiones
también exige su custodia. 

Están siempre angustiados porque
un patrimonio se construye con
mucho sudor, pero puede
desaparecer en un momento.
Olvidan la predicación evangélica,
que no afirma que las riquezas sean
en sí mismas un pecado, pero sí un
lastre. Dios no es pobre: es el Señor
de todas las cosas, pero -escribe san
Pablo- "de rico que era, se hizo pobre
por vosotros, para que os
enriquecierais con su pobreza" (2 Co
8,9).

Esto es lo que el avaro no
comprende. Podría haber sido una
fuente de bendición para muchos,
pero en lugar de eso se ha deslizado
hacia el callejón sin salida de la
miseria. Y la vida del avaro es fea.
Recuerdo el caso de un señor que
conocí en la otra diócesis, un hombre
muy rico, y tenía una madre



enferma. Estaba casado. Los
hermanos se turnaban para cuidar a
mamá, y mamá se tomaba un yogur
por la mañana. Este señor le daba la
mitad por la mañana para darle la
otra mitad por la tarde y ahorrarse
medio yogur. Así es la avaricia, así es
el apego a las posesiones. 

Este señor murió, y los comentarios
de la gente que fue al velatorio
fueron estos: 'Pero, se ve que este
hombre no lleva nada encima, lo ha
dejado todo'. Y luego, burlándose un
poco, decían: 'No, no, no pudieron
cerrar el ataúd porque se lo quería
llevar todo'. Esto, de avaricia, hace
reír a los demás: que al final hay que
entregar el cuerpo y el alma al Señor
y hay que dejarlo todo. ¡Seamos
prudentes! Y seamos generosos,
generosos con todos y generosos con
los que más nos necesitan. Gracias.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/vicios-

virtudes-5/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-5/
https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-5/
https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-5/

	«Por muchos bienes que acumulemos en este mundo, no cabrán en el ataúd»

