
opusdei.org

«Debemos comer
para vivir y no vivir
para comer»

Esta semana el ciclo de
catequesis de los vicios y
virtudes ha girado en torno a la
relación con la comida, que
puede terminar siendo fuente
de problemas si no vivimos la
virtud de la templanza y nos
abandonamos a la gula.

10/01/2024

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días! 



En nuestro itinerario catequético
sobre los vicios y las virtudes, hoy
nos detenemos en el vicio de la gula.

¿Qué nos dice el Evangelio al
respecto? Fijémonos en Jesús. Su
primer milagro, en las bodas de
Caná, revela su simpatía por las
alegrías humanas: se preocupa de
que la fiesta termine bien y regala a
los novios una gran cantidad de buen
vino, buenísimo. 

A lo largo de su ministerio, Jesús
aparece como un profeta muy
distinto del Bautista: si Juan es
recordado por su ascetismo -comía lo
que encontraba en el desierto-, Jesús
es, en cambio, el Mesías que vemos a
menudo en la mesa. Su
comportamiento suscita escándalo a
algunos, porque no sólo es benévolo
con los pecadores, sino que incluso
come con ellos; y este gesto
demostraba su voluntad de comulgar

https://opusdei.org/es-es/tag/catequesis-vicios-y-virtudes/
https://opusdei.org/es-es/tag/catequesis-vicios-y-virtudes/


con personas a las que todos
rechazaban.

Pero también hay algo más. Aunque
la actitud de Jesús ante los preceptos
judíos nos revele su plena sumisión a
la Ley, se muestra comprensivo con
sus discípulos: cuando son
sorprendidos in fraganti porque
tienen hambre y recogen unas
espigas, Él los justifica, recordando
que el rey David y sus compañeros,
pasando necesidad, también habían
transgredido un precepto (cf. Mc
2,23-26). 

Y Jesús afirma un nuevo principio:
los invitados a la boda no pueden
ayunar cuando el novio está con
ellos. Jesús quiere que estemos
alegres en su compañía; Él es como el
esposo de la Iglesia, pero también
quiere que compartamos sus
sufrimientos, que son también los
sufrimientos de los pequeños y de los
pobres. Jesús es universal.



Otro aspecto importante: Jesús hace
caer la distinción entre alimentos
puros e impuros, que era distinción
hecha de la ley hebraica. Y Jesús,
sobre esto, dice claramente que
aquello que hace la bondad, o una
maldad, digámoslo así, de un
alimento no es el alimento en sí, sino
la relación que nosotros tenemos con
ello. 

Esto lo vemos cuando una persona
tiene una relación desordenada con
la comida. "Mira cómo come. Come
con prisa, queriendo saciarse pero
nunca se sacia". No tiene una buena
relación con la comida. Es esclavo de
la comida.

Jesús valora la comida y el comer
también. En la sociedad, donde se
manifiestan muchos desequilibrios y
muchas patologías, se come
demasiado, o demasiado poco. A
menudo se come en soledad. Se
extienden los trastornos



alimentarios: anorexia, bulimia,
obesidad... Y la medicina y la
psicología intentan atajar la mala
relación con la comida. Una mala
relación con la comida provoca todas
estas enfermedades, todas.

Se trata de enfermedades, a menudo
muy dolorosas, relacionadas sobre
todo con tormentos de la psique y del
alma. Hay una relación entre el
desequilibrio psíquico y la forma de
comer. Como enseñó Jesús, lo malo
no son los alimentos en sí, sino la
relación que tenemos con ellos.

La comida es la manifestación de
algo interior: la predisposición al
equilibrio o a la desmesura; la
capacidad de dar gracias o la
arrogante pretensión de autonomía;
la empatía de quien sabe compartir
la comida con los necesitados, o el
egoísmo de quien lo acumula todo
para sí mismo. Esta es una pregunta
muy importante: "Dime cómo comes,



y te diré qué alma posees". En el
modo de comer se revela nuestro
interior, nuestras costumbres y
nuestras actitudes psíquicas.

Los antiguos Padres llamaban al
vicio de la gula con el nombre de
“gastrimargia”, término que puede
traducirse como “locura del vientre”.
La gula es una locura del vientre.
Aquí está este proverbio: que
nosotros debemos comer para vivir y
no vivir para comer. Es un vicio que
se injerta en una de nuestras
necesidades vitales, como la
alimentación. Estemos atentos a esto.

Si lo leemos desde un punto de vista
social, la gula es quizá el vicio más
peligroso que está acabando con el
planeta. Porque el pecado de quien
cede ante un trozo de pastel, después
de todo, no causa gran daño, pero la
voracidad con la que nos hemos
desatado, desde hace unos siglos,

https://opusdei.org/es-es/article/tema-30-el-pecado-personal/


hacia los bienes del planeta, está
comprometiendo el futuro de todos.

Nos hemos abalanzado sobre todo
para hacernos dueños de todo
cuando había sido consignado a
nuestra custodia, no a nuestro
fundamento. Este es entonces el gran
pecado, la furia del vientre: hemos
abjurado del nombre de hombres
para asumir otro: "consumidores".
Hoy se habla así en la vida social:
consumidores. 

Ni siquiera nos dimos cuenta de que
alguien había empezado a llamarnos
así. Estábamos hechos para ser
hombres y mujeres “eucarísticos”,
capaces de dar gracias, discretos en
el uso de la tierra, y en cambio el
peligro es de transformarse en
depredadores, y ahora nos estamos
dando cuenta de que esta forma de
"gula" nos ha hecho mucho daño al
mundo. Pidamos al Señor que nos
ayude en el camino de la sobriedad,



que todas las formas de gula no se
apoderen de nuestra forma de vida.
Gracias.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/vicios-

virtudes-3/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-3/
https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-3/
https://opusdei.org/es-co/article/vicios-virtudes-3/

	«Debemos comer para vivir y no vivir para comer»

