
opusdei.org

“¡Vale la pena!” (III):
Para hacer del
tiempo un aliado

Cuando experimentamos el
paso del tiempo nos damos
cuenta de la posibilidad de ser
fieles y, por tanto, cada vez más
felices. Pero parte importante
de este desafío, en nuestros
días, es buscar constantemente
a Dios y formar nuestra
afectividad.

28/09/2022



A veces basta leer algunas páginas de
la vida de Jesús para sentir con él la
alegría y el cansancio de evangelizar.
Como aquel día, por ejemplo, en que
había multiplicado los panes y los
peces para alimentar a miles de
personas. Después, esa misma noche,
se acercaría a la barca de los
discípulos caminando sobre el agua;
y, finalmente llegados a Genesaret,
curaría a todos los enfermos (cfr. Mt
14,13-36). Para quienes seguían a
Cristo debieron ser jornadas
inolvidables. Su amor y su poder
llenaba los corazones de la gente
sencilla, de quienes se dejaban
interpelar por la novedad que tenían
ante los ojos. Pero leemos también
que este no era el caso de todos.
Precisamente esos mismos días,
algunos líderes religiosos,
aparentemente preocupados por la
fidelidad a Dios a través de sus
tradiciones, a través del
cumplimiento de mil preceptos
externos, preguntan a Jesús: «¿Por



qué tus discípulos quebrantan la
tradición de nuestros mayores?» (Mt
15,2). Es grande el contraste entre lo
sencillo y lo enrevesado. Los escribas
acusan a Jesús y a sus discípulos de
ser infieles y descuidados en su trato
con Dios. Pero el Señor aprovecha la
ocasión para mostrar dónde está el
núcleo de una vida auténticamente
fiel.

Una fidelidad a base de
conversiones sucesivas

Una vida verdaderamente fecunda,
por la que Dios llama a alguien
«siervo bueno y fiel», no está ni en
las palabras solas, ni en el mero
cumplimiento de preceptos externos,
porque ambas cosas pueden darse
sin que haya verdadera fidelidad en
el corazón. Jesús toma frases fuertes
del profeta Isaías para expresar esto:
«Habéis anulado la palabra de Dios
por vuestra tradición. Hipócritas,
bien profetizó de vosotros Isaías



cuando dijo: “Este pueblo me honra
con los labios, pero su corazón está
muy lejos de mí. Inútilmente me dan
culto”» (Mt 15,6-9). Cuando se vive de
este modo, explica Benedicto XVI, «la
religión pierde su auténtico
significado, que es vivir en escucha
de Dios para hacer su voluntad (…), y
así vivir bien, en la verdadera
libertad; y se reduce a la práctica de
costumbres secundarias, que
satisfacen más bien la necesidad
humana de sentirse bien con Dios»[1].

Seguramente varios de aquellos
maestros de la ley, que ahora vivían
con esa piedad externa y esa
tendencia a detectar los tropiezos de
los demás, habían saboreado en su
juventud la experiencia del Dios
verdadero. Seguramente en aquel
lejano momento habían respondido
con generosidad, con verdadera
ilusión, a la fresca insinuación de
compartir la vida con Dios. Lo
habremos considerado en más de



una ocasión, frente a pasajes de este
tipo. Pero ¿qué pasó con ese primer
amor? Ciertamente, no se podría
decir que aquellos escribas fueron 
fieles solamente porque nunca
dejaron su profesión de líderes
religiosos. Pero entonces, ¿qué es la
fidelidad?

Cuando san Josemaría reflexiona
sobre el tipo de relación que une a
un cristiano con la Iglesia, deja claro
que no se trata de un simple
«permanecer». No se trata sin más de
constar en los registros de las
partidas de bautismo, de asistir a
ciertas ceremonias, y de figurar
simplemente como miembro: «El
cristianismo no es camino cómodo:
no basta estar en la Iglesia y dejar
que pasen los años. En la vida
nuestra, en la vida de los cristianos,
la conversión primera —ese
momento único, que cada uno
recuerda, en el que se advierte
claramente todo lo que el Señor nos



pide— es importante; pero más
importantes aún, y más difíciles, son
las sucesivas conversiones»[2]. La
verdadera fidelidad no tiene nada de
pasivo: no es un simple «no estar
fuera», sino que supone una actitud
viva, abierta a la novedad del tiempo,
hecha de «sucesivas conversiones».
Para construir una vida fiel debemos
tener en cuenta que somos seres
temporales, biográficos: nos hacemos
en el tiempo.

La falsa seguridad de lo inmediato

El deseo de comprender en
profundidad la realidad del tiempo
ha capturado la atención de
pensadores y artistas, desde la
antigüedad hasta nuestros días. En el
cine, por ejemplo, son muchas las
historias que experimentan con el
tiempo: jugando con una hipotética
posibilidad de pausarlo, de hacerlo
avanzar o retroceder, o incluso de
eliminarlo. La duración es parte del



misterio de la vida humana. «Mi
espíritu se ha enardecido en deseos
de conocer este intrincadísimo
enigma»[3], confiesa san Agustín. Esta
relación con el tiempo adquiere
tintes especiales en nuestros días, en
una cultura cada vez más
acostumbrada a la inmediatez. Ante
la posibilidad de vivir «aquí y ahora»
tantos aspectos de nuestra existencia,
desde la comunicación hasta la
obtención de bienes o emociones, se
vuelve extraño, como inaccesible,
todo lo que requiere del paso del
tiempo para fructificar, para
desplegar su belleza, para crecer. Y la
fidelidad se cuenta entre este tipo de
experiencias.

«Tiempo» puede significar
oportunidad, desarrollo, vida… pero
también tardanza, fugacidad, tedio.
¿Cómo ver en el tiempo un aliado,
más que un enemigo? ¿Cómo ver en
el tiempo el cauce querido por Dios
para que crezca en nosotros una vida



feliz, llena de fecundidad, de
compañía y de paz? La fidelidad, al
no ser una emoción inmediata ni un
premio instantáneo, siempre va
acompañada de algo de
incertidumbre, de indeterminación;
está siempre haciéndose. Y esto es
bueno porque solicita de nosotros
una actitud constante de atención;
nos lleva a ser siempre creativos en
el amor.

Como se trata de un bien que surge
entre dos personas, la fidelidad
siempre está expuesta a la tentación
de querer reemplazar esta
«incertidumbre positiva», que
necesita tiempo, con falsas
seguridades prontas, construidas por
nosotros mismos, en las que, por
tanto, el otro se queda fuera.
Podemos vernos tentados de
eliminar mentalmente a la otra
persona, para reemplazarla por una
seguridad inmediata, levantada a
nuestra medida. Y esto es lo que



sucede en algunas ocasiones al
pueblo de Israel en su relación con
Dios: la Biblia muestra la delgada
línea que separa la fidelidad al
verdadero Dios de la idolatría, la fe
en lo que podemos construir y
controlar con nuestras propias
manos.

Impresiona la escena del pueblo
amado por Dios construyéndose una
figura de metal para adorarla. «Todo
el pueblo se quitó los pendientes de
oro de sus orejas y los entregaron a
Aarón. Él los recibió de sus manos,
los moldeó con un cincel y,
fundiéndolos, hizo un becerro. Ellos
exclamaron: “Este es tu dios,
Israel”» (Ex 32,3-4). ¿Qué pudo
llevarlos a una confusión así? ¿Qué
les hizo pensar que habían sido
abandonados por quien en realidad
los había rescatado y acompañado en
el camino? La respuesta nos la dan
las mismas páginas de la Sagrada
Escritura: lo hicieron porque «Moisés



tardaba en bajar del monte» (Ex
32,1). Les traicionó su propia
urgencia por acelerar los tiempos de
Dios; se dejaron llevar por la
necesidad de tener un seguro a la
mano, medible, cuantificable, en
lugar de abandonarse a la seguridad
de la fe.

¿Qué diferencia, entonces, a la
idolatría de la fidelidad? Adoramos a
falsos dioses cuando nos dejamos
tentar por la búsqueda de seguridad;
pero no una seguridad apoyada en el
amor de otra persona, en el don que
es el otro, sino una seguridad basada
en la autoafirmación: en la seguridad
de que somos capaces de tener el
control. Estas idolatrías han
encontrado tantas variaciones a lo
largo de los siglos que nos separan de
aquel episodio del becerro de oro.
Hoy toman también formas diversas:
personas en las que ponemos
expectativas que solo Dios puede
colmar; nuestra carrera profesional,



como lugar en el que cosechar
aplausos; una afición que se lleva el
tiempo que debemos a nuestros seres
queridos; o incluso aspectos de
nuestra piedad que en algún
momento nos llevaron al verdadero
Dios.

En los momentos de dificultad,
cuando se agita nuestro interior y
queremos huir del vértigo del
tiempo, cuando queremos decirnos
que importamos, que no somos
insignificantes, podemos caer en la
tentación de construimos dioses de
metal. Fidelidad significa entonces
desenmascarar esas seguridades de
cartón-piedra, y poner nuestra
confianza en Dios. «La fe es base de
la fidelidad. No confianza vana en
nuestra capacidad humana, sino fe
en Dios, que es fundamento de la
esperanza»[4].

Los afectos nos ayudan a conocer
la verdad



«La fidelidad abarca todas las
dimensiones de nuestra vida, pues
implica a la persona en su
integridad: inteligencia, voluntad,
sentimientos, relaciones y
memoria»[5]. Por eso Jesús reclama
para Dios no solo palabras, ni el solo
cumplimiento de ciertos preceptos
externos, sino el corazón:
«Misericordia quiero y no sacrificio»,
dice en otra ocasión, citando al
profeta Oseas (cfr. Mt 9,13). Por eso, a
la pregunta de un fariseo acerca del
mandamiento más importante,
responde, otra vez con palabras de la
Escritura: «Amarás al Señor tu Dios
con todo tu corazón y con toda tu
alma y con toda tu mente. Este es el
mayor y el primer
mandamiento» (Mt 22,37-38).

En sus catequesis sobre el Espíritu
Santo, san Juan Pablo II explicaba
cómo la tercera persona de la
Trinidad «penetra y moviliza todo
nuestro ser: inteligencia, voluntad,



afectividad, corporeidad, para que
nuestro “hombre nuevo” impregne el
espacio y el tiempo de la novedad
evangélica»[6]. El Señor, precisamente
porque ansía nuestra felicidad, no
nos quiere interiormente
fracturados: se empeña en que
vivamos una relación transparente
con él, integrando cada vez más en
ella nuestra inteligencia, nuestros
deseos, nuestras emociones y
nuestras pequeñas o grandes
decisiones… todo en constante
maduración en medio del tiempo.
Para construir relaciones llenas de
fidelidad, es fundamental ese
desarrollo armónico de nuestras
facultades.

«Quiero también que tengáis afectos
–decía, en este sentido, san
Josemaría–, porque si una persona
no pone el corazón en lo que hace, es
poco agradable y espiritualmente
deforme»[7]. Al final de muchos
encuentros, el fundador del Opus Dei



bendecía «los afectos», los
sentimientos de quienes habían
acudido a escucharle, porque es
necesario que pongamos el corazón
en lo que hacemos. «Jesús, como
verdadero hombre, vivía las cosas
con una carga de emotividad. Por eso
le dolía el rechazo de Jerusalén (cfr.
Mt 23,37), y esta situación le
arrancaba lágrimas (cfr. Lc 19,41).
También se compadecía ante el
sufrimiento de la gente (cfr. Mc 6,34).
Viendo llorar a los demás, se
conmovía y se turbaba (cfr. Jn 11,33),
y él mismo lloraba la muerte de un
amigo (cfr. Jn 11,35). Estas
manifestaciones de su sensibilidad
mostraban hasta qué punto su
corazón humano estaba abierto a los
demás»[8].

La afectividad es un espacio de
formación, de crecimiento, de
aprendizaje; nos dice cosas
verdaderas sobre nosotros mismos y
sobre nuestras relaciones. Integrar



este aspecto en nuestra respuesta a
Dios es imprescindible para poder
tomar decisiones que involucren
nuestra vida en el tiempo. En este
campo, es preciso estar atento a
evitar dos extremos: el de quien
niega el valor de los afectos, optando
por silenciarlos y hacer como si no
existiesen; o el de quien convierte al
impulso afectivo en la única
instancia de decisión. En ambos
casos el resultado es una fragilidad
que suele desembocar o en la rigidez
de quien se amarra a algún ídolo, o
en la desorientación de quien cambia
continuamente de rumbo, dejándose
llevar por la percepción más
inmediata. Ninguno de los dos casos
genera un terreno fértil para una
fidelidad alegre. Si no aprendemos a
conectar nuestras emociones con la
realidad que nos rodea, y con la
nuestra propia, surge el miedo al
futuro, el temor a las grandes
decisiones, la fragilidad del «sí,
quiero» que en su día dijimos. En



cambio, una formación afectiva que
involucre también a la inteligencia
posibilita una vida estable, en la que
se disfrutan las cosas buenas y se
llevan con serenidad las menos
buenas.

Despertar nuestra vocación al
amor

En otra de esas jornadas agotadoras,
Jesús descansa junto al pozo. Una
mujer que no pertenece al pueblo
judío lo encuentra allí. El Señor
conoce el corazón de la samaritana:
sabe que ha tenido una vida
borrascosa, que ha sufrido mucho,
que su corazón está lleno de heridas.
Y justamente porque conoce su
interior, los profundos deseos de
felicidad que la mueven, esos
anhelos de una verdadera paz, se
mete rápidamente hasta el fondo de
su vida. «Bien has dicho: “No tengo
marido”, porque has tenido cinco y el
que tienes ahora no es tu marido» (Jn



4,17-18), le dice. La samaritana
quizás se había resignado a la
conclusión de que la fidelidad no es
posible; tal vez pensaba incluso que
no estamos hechos para cosas tan
grandes.

Quizás hemos tenido experiencias
similares, en nuestra vida o en la de
personas que queremos. Pero todo
eso no es obstáculo para recomenzar
una vida de fidelidad, que es
sinónimo de felicidad. Jesús nos
habla como a esta mujer, que aunque
no lo sabe está a pocos minutos de
convertirse en discípula, de
reescribir su vida: «El que beba del
agua que yo le daré no tendrá sed
nunca más, sino que el agua que yo
le daré se hará en él fuente de agua
que salta hasta la vida eterna» (Jn
4,14). Jesús, de frente a una persona
herida, con pocas esperanzas,
«dirigió una palabra a su deseo de
amor verdadero, para liberarla de
todo lo que oscurecía su vida y



conducirla a la alegría plena del
Evangelio»[9]. Cristo sintoniza con la
profunda vocación al amor de la
samaritana, se hace cargo de su
historia y la invita a una nueva
conversión: es la «llamada del amor
de Dios a nuestro amor, en una
relación en la que precede siempre la
fidelidad divina»[10].

[1] Benedicto XVI, Ángelus, 2-IX-2012.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 57. El destacado en cursiva es de
san Josemaría.

[3] San Agustín, Confesiones, libro XI,
capítulo XXII.

[4] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 7.

[5] Ibíd., n. 1.



[6] San Juan Pablo II, Audiencia
general, 21-X-1998.

[7] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 2-X-1972.

[8] Francisco, Amoris Laetitia, n. 144.

[9] Francisco, Amoris Laetitia, n. 294.

[10] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 19-
III-2022, n. 2.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/vale-la-pena-
iii-para-hacer-del-tiempo-un-aliado/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/vale-la-pena-iii-para-hacer-del-tiempo-un-aliado/
https://opusdei.org/es-co/article/vale-la-pena-iii-para-hacer-del-tiempo-un-aliado/
https://opusdei.org/es-co/article/vale-la-pena-iii-para-hacer-del-tiempo-un-aliado/

	“¡Vale la pena!” (III): Para hacer del tiempo un aliado

