
opusdei.org

La luz de la fe (IX):
uno de los nuestros:
la Encarnación

La diferencia entre creer o no
en Jesucristo no consiste solo en
entender sus palabras, sino en
reconocer su divinidad y su
humanidad, encontrarse
realmente con él y reconocerle
como camino, verdad y vida
nuestra.

09/08/2018

Las naciones se alegran con sus
héroes, y los pueblos rememoran sus



éxitos, sean de la índole que sean:
artísticos, bélicos o de cualquier
género. Los mausoleos recuerdan a
primeros ministros, reyes o
ingeniosos descubridores, y las
calles, avenidas y plazas llevan
nombres de pintores, músicos,
artistas...

Al echar una mirada a la historia,
emergen entre sus sombras figuras
luminosas que engrandecen el
corazón humano. Hombres
extraordinarios que supusieron, por
ejemplo, un avance sin posibilidad
de retroceso para la ciencia, como
Copérnico o Newton; escrutadores de
la conciencia que nos dejaron
testimonios perennes de la
profundidad del corazón humano,
como Agustín de Hipona o Fiodor
Dostoievski; o pensadores religiosos
que profundizaron en la relación del
hombre con Dios y con su entorno: la
moral, el culto, la sociedad. También
se encuentran figuras que han



causado asombro y que fueron
perseguidas por sus enseñanzas,
como algunos profetas del Antiguo
Testamento o incluso como Sócrates
en la antigua Atenas. Sin embargo, la
fe cristiana tiene la audacia de decir
que su fundador es infinitamente
más que un simple genio religioso:
¿cómo se comprende esto?

¿Por qué se hizo igual a Dios?

Si queremos comprender la figura de
Jesucristo, al menos tal y como Él se
presentó, y tal y como lo entendemos
los cristianos, en ningún caso puede
ser interpretado solo como un genio
religioso que, anclado en el pasado,
continúa exhortando desde su
cátedra de la historia sobre verdades
universales, tales como el amor al
prójimo o la misericordia con el
débil. Cristo es algo más, alguien
más, y para poder adentrarnos en
ese misterio nos puede ayudar una
historia concreta ocurrida hace



menos de cien años, y cuyas
protagonistas son dos mujeres:
madre e hija.

Edith Stein fue una filósofa alemana
judía de comienzos del siglo XX. De
extraordinaria inteligencia, pronto
colaborará en tareas universitarias y
llegará a trabajar junto a uno de los
filósofos más destacados del siglo:
Edmund Husserl. Diversos
acontecimientos de su vida,
admirablemente narrados por ella
misma[1], la condujeron primero a la
fe cristiana, y después a la clausura
en el Carmelo. Morirá en el campo de
concentración de Auschwitz en
agosto de 1942, dando su vida por el
pueblo hebreo y por su fe cristiana.

El día antes de ingresar en el
Carmelo fue a despedirse de su
familia. Su madre era una mujer
extraordinaria, judía de raza y
religión, que con sorprendente
fortaleza había sacado adelante el



negocio maderero y la familia
después de la prematura muerte de
su marido. Ella nunca llegó a hacerse
cristiana, como sí ocurriría con sus
hijas Rosa y Edith. Sin embargo, aun
no creyendo en Jesucristo, llegó a
comprender la centralidad de su
misterio y su inaudita pretensión.

«El 12 de octubre fue el último día
que pasó en su casa, el día de su
cumpleaños y, a la vez, la fiesta
hebrea de los tabernáculos. Edith
acompaña a su madre a la sinagoga.
Fue un día nada fácil para las dos
mujeres. "¿Por qué la has conocido
[la fe cristiana]? No quiero decir
nada contra Él. Habrá sido un
hombre bueno. Pero ¿por qué se ha
hecho Dios?" Su madre lloró»[2].

Habrá sido un hombre bueno, pero...
¿por qué se ha hecho Dios? Blasfemia
o verdad absoluta: así se presentaba
la figura de Jesús para la madre de
Edith Stein. Si hubiera sido un



hombre bueno, un sabio antiguo, un
maestro de verdades universales...
pero se ha hecho igual a Dios. Esta
afirmación no puede ni debe dejar
indiferente a nadie que se decida a
acercarse, usando únicamente la
razón, a la figura de Cristo. Pero,
¿cómo puede un hombre hacerse
igual a Dios?

Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero hombre

Esta afirmación subraya la
continuidad de todo el Nuevo
Testamento. El evangelio de san
Mateo abre sus páginas indicando,
mediante la genealogía, el origen
judío de Jesús, su nacimiento virginal
y el cumplimiento en Él de todas las
promesas: Él restaurará nuestra
relación con Dios. Por El podremos
dirigirnos a Dios con confianza. El
evangelio de san Lucas también es
explícito en este sentido, y reconoce
no solo el origen judío de Jesús, sino



su condición de hijo de Adán: Jesús
se presenta así como salvador de
todos los hombres. Esta es su
pretensión, y esa es la grandeza que
tenemos que comunicar a nuestros
familiares, compañeros de trabajo y
vecinos: Jesús es para todos, y tiene
una respuesta personalísima para
cada uno.

Por su parte, el evangelio de Marcos
presenta ya en sus primeros
versículos la revolución de la
irrupción de Jesucristo en la historia.
Ha llegado la buena noticia, que no
solo es palabra (doctrina), sino
también obras: curaciones y gestos,
en definitiva, historia de Dios con los
hombres y de los hombres con Dios.
Finalmente, el evangelio de Juan es si
cabe más claro en este desplegarse de
la divinidad de Jesús en su
humanidad, y da detalles de su
origen eterno, así como de su
encarnación en el tiempo.



Todos los evangelios concluyen de
idéntica forma: narran la injusta
muerte de Jesús mediante una
dolorosa pasión y cruz, vivida con
amor y espíritu de redención; nos
cuentan de manera muy semejante
los detalles más nimios de su
sepultura, y presentan, de modos
diversos, un hecho inaudito y jamás
visto: su resurrección, la prueba más
elocuente de su divinidad.

La conciencia cristiana cree, y así lo
dicen explícitamente tanto los
Evangelios como la Tradición de la
Iglesia, que el cuerpo de Jesús no
yace en el sepulcro, sino que resucitó
a una vida nueva[3]. De ahí que el
autor de la Carta a los Hebreos
afirme con rotundidad que Jesús es
«el mismo ayer, hoy y siempre» (Hb
13,8), porque Él vive para siempre y
espera encontrarse con cada hombre
hasta el final de los tiempos.



Los escritos de san Pablo, junto con
otras cartas y el Apocalipsis,
completan el Nuevo Testamento.
Pablo no conoció los tiempos de Jesús
por Galilea, ni tampoco estuvo en el
Calvario o en el cenáculo después de
su resurrección. Por eso, san Pablo es
en cierta medida un modelo en el
seguimiento de Jesús para todos
aquellos que, como nosotros, no
hemos caminado con Cristo por
Galilea y Judea.

¿Quién es Jesús para San Pablo? ¿Qué
supuso en su vida? La clave de toda
la existencia de san Pablo es el 
encuentro con Cristo vivo; con él hay
un antes –Saulo– y un después –
Pablo–. Encontrarse con Jesús es
encontrarse con alguien vivo, no con
un elenco de doctrina, un conjunto
de normas morales o una ideología
socio-política. No halló Pablo a un
sabio religioso, sino que se encontró
con aquel por quien todo lo estima
basura (cfr. Flp 3,8), aquel que «me



amó y se entregó a sí mismo por
mí» (Gal 2,20), aquel que
entrañablemente se quedó con
nosotros para ser alimento de vida
(cfr. 1 Cor 11,23-27).

La diferencia entre ser creyente o no
en Jesucristo no consiste únicamente
en entender cada una de sus
palabras, sino en reconocer su
divinidad y su humanidad, 
encontrarse realmente con él y
reconocerle como camino, verdad y
vida nuestra (cfr. Jn 14,6).

El centro de mi vida

«Lo normal ahora es tratar al
Salvador del mundo de manera
irreverente e irreal», predicaba el
beato John Henry Newman, “como si
fuera una idea o una visión; hablar
de Él con tal estrechez y poco
provecho como si solo supiéramos su
nombre, aunque en la Escritura
tenemos abundantes detalles de su
estancia real entre nosotros, de sus



gestos, palabras, hechos, donde fijar
los ojos»[4]. El predicador llamaba la
atención a sus oyentes del primer
tercio del siglo XIX sobre algo que es
particularmente actual: la
consideración de un Cristo lejano,
muerto, incluso para los propios
cristianos. En el mejor de los casos,
un conjunto de normas perennes.

Por eso, es lógico desear entender
como cristianos, y ayudar a entender
a los que no creen –pero quieren
entender– la centralidad de Jesús en
cada cabeza y corazón creyentes.

«Hasta que no captemos esto –
concluía el beato Newman–, hasta
que no nos dejemos de vagas
afirmaciones acerca de su amor, de
su disposición a recibir a los
pecadores, a proporcionar
arrepentimiento y ayuda espiritual, y
cosas por el estilo, y empecemos a
verlo a Él, en concreto, con sus
palabras reales, las que constan en la



Escritura, no habremos sacado del
Evangelio el beneficio que nos
ofrecen. Es más, quizá nuestra fe
corra cierto peligro porque si el
pensamiento de Cristo no es más que
una creación de nuestra mente, es de
temer que poco a poco esa fe vaya
extinguiéndose, se pervierta o sea
incompleta»[5].

Cristo presente para cada cristiano.
Cristo vivo. En este mismo sentido se
expresaba san Josemaría con
palabras vibrantes al referirse a la
formación de la gente joven:
«Metamos a Cristo en nuestros
corazones y en los corazones de los
chicos. ¡Lástima!: frecuentan los
sacramentos, llevan una conducta
limpia, estudian, pero... la Fe muerta.
Jesús –no lo dicen con la boca, lo
dicen con la falta de vibración de su
proceder–, Jesús vivió hace XX
siglos... –¿Vivió? Iesus Christus heri,
et hodie: ipse et in saecula; Jesucristo
el mismo que ayer es hoy; y lo será



por los siglos (Hebr. XIII,8). Jesucristo
vive con carne como la mía, pero
gloriosa; con corazón de carne como
el mío. Scio enim quod Redemptor
meus vivit, sé que mi Redentor vive
(Iob XIX,25). Mi Redentor, mi Amigo,
mi Padre, mi Rey, mi Dios, mi Amor
¡vive! Se preocupa de mí. Me quiere
más que la bendita mujer –mi
madre– que me trajo a este mundo
(…)» .[6]

Cristo nació en Belén, se formó en
Nazaret, predicó en Galilea y Judea, y
vio la muerte en Jerusalén. Cristo
resucitó de entre los muertos, y vive
para siempre. Por eso los primeros
cristianos cambiaron el día de culto
al domingo, se distanciaron del
templo y las costumbres judías que
tanto amaban y empeñaron sus vidas
hasta recibir, muchos de ellos, un fin
violento y doloroso. Cristo estaba
siempre con ellos, haciendo de su
existencia una vida fundada en el
amor.



Cristo presente en cada hombre

Elie Wiesel, premio Nobel de la Paz
en 1986, fue confinado –cuando aún
era adolescente– en un campo de
concentración durante la segunda
guerra mundial. Allí vivió una
experiencia que le marcó de por
vida: un niño fue ahorcado en el
campo. Mientras se debatía entre la
vida y la muerte, una voz exclamó:
¿Dónde está Dios? Elie en ese
momento escuchó dentro de sí:
«¿Dónde está? Aquí está. ¡Ahorcado
en este patíbulo!».

Elie Wiesel no era católico ni
cristiano. Sin embargo, supo
escuchar dentro de sí la voz de Dios.
Cuando hay inocencia de vida es
posible entender la solidaridad de
Dios con cada uno de los hombres.
Quizá hoy y siempre exista la
tendencia a culpar a Dios de nuestros
males –¿por qué ha permitido que
me suceda esto?–, pero almas



inocentes han entendido que, de
algún modo, Dios sufre con cada
hombre. Dios está con cada alma que
padece.

Los creyentes tenemos, además, el
conocimiento de la palabra
evangélica. En san Mateo
encontramos cómo Jesús afirma
expresamente aquello que Wiesel y
tantos han intuido. Jesucristo se
identifica con los sedientos y los
hambrientos, con los peregrinos y los
forasteros, con los que pasan
dificultades (cfr. Mt 25). Afirma que
cuando vestimos a un desnudo, a Él
le vestimos; cuando alimentamos a
un hambriento, a Él se lo hacemos;
cuando damos de beber un solo vaso
de agua al sediento, nos hacemos
merecedores de la vida eterna,
porque a Él mismo servimos.

Jesucristo permanece en la historia
como verdadero Dios, pero también
como verdadero hombre; no deja ni



dejará nunca la humanidad que
asumió en María. Por esa razón,
Jesús permanece unido de manera
misteriosa a sus hermanos los
hombres, muy especialmente al que
sufre en el cuerpo y en el alma.

De esta convicción nace y mana todo
el espíritu de caridad que
gustosamente intentan vivir los
cristianos: reconocer en el otro a
Cristo, y practicar con él la caridad
como si del mismo Cristo se tratase.
De esta certeza surge la
preocupación de los creyentes por
los más necesitados, que ocuparán
siempre y necesariamente un lugar
privilegiado en el corazón de la
Iglesia.

María, Virgen y Madre

Íntimamente unido al misterio de
Cristo –Dios y hombre– está el
misterio de María –Virgen y Madre–.
Quizá hoy es especialmente difícil
entender a María, porque ella es



definida por dos aspectos que
actualmente se rechazan en muchos
ambientes la virginidad y la
maternidad.

La fe de los cristianos confiesa que
santa María concibió a Jesús
virginalmente. Evidentemente, se
trata de una afirmación de fe que
tiene fundamento en los textos
evangélicos. San Mateo dice
expresamente que la concepción de
Jesús fue obra del Espíritu Santo en
el seno de María; san Lucas afirma
expresamente este misterio en la
anunciación de Gabriel, y san Juan
concluye que el Verbo se hizo carne
no mediante la humana y normal
generación. Por otra parte, la Iglesia
ha sido constante en afirmar el
nacimiento virginal de Jesús.

Finalmente, María es también
madre, madre de Jesús, verdadero
Dios y verdadero hombre. La íntima
unión de Jesús con cada hombre, así



como el encargo explícito que hizo a
su Madre desde la Cruz, vincula a la
Virgen con todo creyente como
madre. En trance de muerte, Jesús
confía a su madre al apóstol Juan, y
confía a Juan a su madre (cfr. Jn
19,26-27). De ese modo, como ha
entendido la Iglesia, Jesús declaraba
a María madre de todos los hombres,
y confiaba a los hombres custodiar la
figura central de María para
alimentar la fe de los pueblos. La
devoción a María no es opcional o
accesoria, porque encontrarse con
Jesús es recibirla como madre, y
encontrarse con María es ser
conducido una y otra vez a la
misericordia entrañable del corazón
de Jesús, porque «a Jesús siempre se
va y se "vuelve" por María»[7].

Fulgencio Espa



Bibliografía

- Catecismo de la Iglesia Católica,
484-570, 720-726 y 963-975.

- Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 85-94.

- Tema 9. La Encarnación, en
Resúmenes de Fe cristiana.

- Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, nn. 55-66.

- Juan Pablo II, Enc. Redemptoris
Mater, (25-III-1987), n. 8.

- Benedicto XVI-Joseph Ratzinger,
Jesús de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, 23-30; 371-410
(Introducción y cap. 10).

- Newman J. H., Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009.

https://opusdei.org/es-es/article/catecismo-iglesia-catolica-gratis-digital/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-el-compendio-del-catecismo-de-la-iglesia-catolica-en-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/tema-9-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-documentos-del-concilio-vaticano-ii/


- Santa Teresa Benedicta de la Cruz–
Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

- Bastero de Elizalde J.L., María,
Madre del Redentor, 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

- Ocáriz F. – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

- Ponce Cuéllar M., María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2ª ed.,
Herder, Barcelona 2001.

[1] Cfr. Santa Teresa Benedicta de la
Cruz - Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

[2] Cfr. Biografía de Santa Teresa
Benedicta de la Cruz–Edith Stein,
redactada con motivo de su
canonización el 11 de octubre de
1998, publicada en www.vatican.va.



[3] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 638 y ss.

[4] J. H. Newman, Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009, p. 137.

[5] Íbid., p. 137. A continuación,
añade: «Si contemplamos a Cristo
como revelado en los evangelios –el
Cristo que existe ahí, externo a
nuestra imaginación– y vemos que es
un ser que vive realmente, que pasó
realmente por la tierra como
cualquiera de nosotros, al final
creeremos en Él con una convicción,
una confianza y una integridad, tan
indestructible como la creencia en
nuestros propios sentidos. Para un
cristiano, no es posible meditar en el
Evangelio sin sentir, por encima de
toda duda, que el sujeto de todo el
Evangelio es Dios».

[6] San Josemaría, Instrucción 9-
I-1935, n. 248, citado en Camino.



Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2002, p. 732.

[7] San Josemaría, Camino, n. 495.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/uno-de-los-
nuestros-la-encarnacion/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/uno-de-los-nuestros-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-co/article/uno-de-los-nuestros-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-co/article/uno-de-los-nuestros-la-encarnacion/

	La luz de la fe (IX): uno de los nuestros: la Encarnación

