
opusdei.org

Tras los pasos del
Señor

"Jesús es el camino. Él ha
dejado sobre este mundo las
huellas limpias de sus pasos,
señales indelebles que ni el
desgaste de los años ni la
perfidia del enemigo han
logrado borrar" dice San
Josemaría en esta homilía.

12/09/2013

Yo soy el camino, la verdad y la vida
(11:58 min)

Con la mirada en la meta (10:18 min)



AUDIO 1 Ego sum via, veritas et vita
(Ioh XIV, 6.), Yo soy el camino, la
verdad y la vida. Con estas
inequívocas palabras, nos ha
mostrado el Señor cuál es la vereda
auténtica que lleva a la felicidad
eterna. Ego sum via: El es la única
senda que enlaza el Cielo con la
tierra. Lo declara a todos los
hombres, pero especialmente nos lo
recuerda a quienes, como tú y como
yo, le hemos dicho que estamos
decididos a tomarnos en serio
nuestra vocación de cristianos, de
modo que Dios se halle siempre
presente en nuestros pensamientos,
en nuestros labios y en todas las
acciones nuestras, también en
aquellas más ordinarias y corrientes.

Jesús es el camino. El ha dejado sobre
este mundo las huellas limpias de sus
pasos, señales indelebles que ni el
desgaste de los años ni la perfidia del
enemigo han logrado borrar. Iesus
Christus heri, et hodie; ipse et in



saecula (Hebr XIII, 8.). ¡Cuánto me
gusta recordarlo!: Jesucristo, el
mismo que fue ayer para los
Apóstoles y las gentes que le
buscaban, vive hoy para nosotros, y
vivirá por los siglos. Somos los
hombres los que a veces no
alcanzamos a descubrir su rostro,
perennemente actual, porque
miramos con ojos cansados o turbios.
Ahora, al comenzar este rato de
oración junto al Sagrario, pídele,
como aquel ciego del Evangelio: 
Domine, ut videam! (Lc XVIII, 41.),
¡Señor, que vea!, que se llene mi
inteligencia de luz y penetre la
palabra de Cristo en mi mente; que
arraigue en mi alma su Vida, para
que me transforme cara a la Gloria
eterna.

El camino del cristiano

¡Qué transparente resulta la
enseñanza de Cristo! Como de
costumbre, abramos el Nuevo



Testamento, en esta ocasión por el
capítulo XI de San Mateo: aprended
de mí, que soy manso y humilde de
corazón (Mt XI, 29.). ¿Te fijas? Hemos
de aprender de El, de Jesús, nuestro
único modelo. Si quieres ir adelante
previniendo tropiezos y extravíos, no
tienes más que andar por donde El
anduvo, apoyar tus plantas sobre la
impronta de sus pisadas, adentrarte
en su Corazón humilde y paciente,
beber del manantial de sus mandatos
y afectos; en una palabra, has de
identificarte con Jesucristo, has de
procurar convertirte de verdad en
otro Cristo entre tus hermanos los
hombres.

Para que nadie se llame a engaño,
vamos a leer otra cita de San Mateo.
En el capítulo XVI, el Señor precisa
aún más su doctrina: si alguno quiere
venir en pos de Mí, niéguese a sí
mismo, tome su cruz y sígame (Mt
XVI, 24.). El camino de Dios es de
renuncia, de mortificación, de



entrega, pero no de tristeza o de
apocamiento.

Repasa el ejemplo de Cristo, desde la
cuna de Belén hasta el trono del
Calvario. Considera su abnegación,
sus privaciones: hambre, sed, fatiga,
calor, sueño, malos tratos,
incomprensiones, lágrimas... (Cfr. Mt
IV, 1–11; Mt VIII, 20; Mt VIII, 24; Mt
XII, 1; Mt XXI, 18–19; Lc II, 6–7; Lc IV,
16–30; Lc XI, 53–54; Ioh IV, 6; Ioh XI,
33–35; etc.); y su alegría de salvar a la
humanidad entera. Me gustaría que
ahora grabaras hondamente en tu
cabeza y en tu corazón –para que lo
medites muchas veces, y lo traduzcas
en consecuencias prácticas– aquel
resumen de San Pablo, cuando
invitaba a los de Efeso a seguir sin
titubeos los pasos del Señor: sed
imitadores de Dios, ya que sois sus
hijos muy queridos, y proceded con
amor, a ejemplo de lo que Cristo nos
amó y se ofreció a sí mismo a Dios en



oblación y hostia de olor suavísimo
(Eph V, 1–2.).

Jesús se entregó a Sí mismo, hecho
holocausto por amor. Y tú, discípulo
de Cristo; tú, hijo predilecto de Dios;
tú, que has sido comprado a precio
de Cruz; tú también debes estar
dispuesto a negarte a ti mismo. Por lo
tanto, sean cuales fueren las
circunstancias concretas por las que
atravesemos, ni tú ni yo podemos
llevar una conducta egoísta,
aburguesada, cómoda, disipada..., –
perdóname mi sinceridad– ¡necia! Si
ambicionas la estima de los hombres,
y ansías ser considerado o apreciado,
y no buscas más que una vida
placentera, te has desviado del
camino... En la ciudad de los santos,
sólo se permite la entrada y descansar
y reinar con el Rey por los siglos
eternos a los que pasan por la vía
áspera, angosta y estrecha de las
tribulaciones (Pseudo–Macario, 
Homiliae, 12, 5 (PG 34, 559).).



Es necesario que te decidas
voluntariamente a cargar con la
cruz. Si no, dirás con la lengua que
imitas a Cristo, pero tus hechos lo
desmentirán; así no lograrás tratar
con intimidad al Maestro, ni lo
amarás de veras. Urge que los
cristianos nos convenzamos bien de
esta realidad: no marchamos cerca
del Señor, cuando no sabemos
privarnos espontáneamente de
tantas cosas que reclaman el
capricho, la vanidad, el regalo, el
interés... No debe pasar una jornada
sin que la hayas condimentado con la
gracia y la sal de la mortificación. Y
desecha esa idea de que estás,
entonces, reducido a ser un
desgraciado. Pobre felicidad será la
tuya, si no aprendes a vencerte a ti
mismo, si te dejas aplastar y dominar
por tus pasiones y veleidades, en vez
de tomar tu cruz gallardamente.

Recuerdo ahora –seguramente
alguno de vosotros me habrá oído ya



este mismo comentario en otras
meditaciones– aquel sueño de un
escritor del siglo de oro castellano.
Delante de él se abren dos caminos.
Uno se presenta ancho y carretero,
fácil, pródigo en ventas y mesones y
en otros lugares amenos y regalados.
Por allí avanzan las gentes a caballo
o en carrozas, entre músicas y risas –
carcajadas locas–; se contempla una
muchedumbre embriagada en un
deleite aparente, efímero, porque ese
derrotero acaba en un precipicio sin
fondo. Es la senda de los mundanos,
de los eternos aburguesados:
ostentan una alegría que en realidad
no tienen; buscan insaciablemente
toda clase de comodidades y de
placeres...; les horroriza el dolor, la
renuncia, el sacrificio. No quieren
saber nada de la Cruz de Cristo,
piensan que es cosa de chiflados.
Pero son ellos los dementes: esclavos
de la envidia, de la gula, de la
sensualidad, terminan pasándolo
peor, y tarde se dan cuenta de que



han malbaratado, por una bagatela
insípida, su felicidad terrena y
eterna. Nos lo advierte el Señor: 
quien quisiere salvar su vida, la
perderá; mas quien perdiere su vida
por amor a mí, la encontrará. Porque
¿de qué le sirve al hombre ganar todo
el mundo, si pierde su alma (Mt XVI,
25–26.).

Por dirección distinta, discurre en
ese sueño otro sendero: tan estrecho
y empinado, que no es posible
recorrerlo a lomo de caballería.
Todos los que lo emprenden,
adelantan por su propio pie, quizá en
zigzag, con rostro sereno, pisando
abrojos y sorteando peñascos. En
determinados puntos, dejan a jirones
sus vestidos, y aun su carne. Pero al
final, les espera un vergel, la
felicidad para siempre, el Cielo. Es el
camino de las almas santas que se
humillan, que por amor a Jesucristo
se sacrifican gustosamente por los
demás; la ruta de los que no temen ir



cuesta arriba, cargando
amorosamente con su cruz, por
mucho que pese, porque conocen
que, si el peso les hunde, podrán
alzarse y continuar la ascensión:
Cristo es la fuerza de estos
caminantes.

¿Qué importa tropezar, si en el dolor
de la caída hallamos la energía que
nos endereza de nuevo y nos impulsa
a proseguir con renovado aliento? No
me olvidéis que santo no es el que no
cae, sino el que siempre se levanta,
con humildad y con santa tozudez. Si
en el libro de los Proverbios se
comenta que el justo cae siete veces
al día (Cfr. Prv XXIV, 16.), tú y yo –
pobres criaturas– no debemos
extrañarnos ni desalentarnos ante
las propias miserias personales, ante
nuestros tropiezos, porque
continuaremos hacia adelante, si
buscamos la fortaleza en Aquel que
nos ha prometido: venid a mí todos
los que andáis agobiados con trabajos



y cargas, que yo os aliviaré (Mt XI,
28.). Gracias, Señor, quia tu es, Deus,
fortitudo mea (Ps XLII, 2.), porque has
sido siempre Tú, y sólo Tú, Dios mío,
mi fortaleza, mi refugio, mi apoyo.

Si de veras deseas progresar en la
vida interior, sé humilde. Acude con
constancia, confiadamente, a la
ayuda del Señor y de su Madre
bendita, que es también Madre tuya.
Con serenidad, tranquilo, por mucho
que duela la herida aún no restañada
de tu último resbalón, abraza de
nuevo la cruz y di: Señor, con tu
auxilio, lucharé para no detenerme,
responderé fielmente a tus
invitaciones, sin temor a las cuestas
empinadas, ni a la aparente
monotonía del trabajo habitual, ni a
los cardos y guijos del camino. Me
consta que me asiste tu misericordia,
y que al final hallaré la felicidad
eterna, la alegría y el amor por los
siglos infinitos.



Luego, durante el mismo sueño,
descubría aquel escritor un tercer
itinerario: estrecho, tapizado
también de asperezas y de
pendientes duras como el segundo.
Por allí avanzaban algunos en medio
de mil penalidades, con ademán
solemne y majestuoso. Sin embargo,
acababan en el mismo precipicio
horrible al que conducía el primer
sendero. Es el camino que recorren
los hipócritas, los que carecen de
rectitud de intención, los que se
mueven por un falso celo, los que
pervierten las obras divinas al
mezclarlas con egoísmos temporales.
Es una necedad abordar una empresa
costosa con el fin de ser admirado;
guardar los mandamientos de Dios a
base de un arduo esfuerzo, pero
aspirar a una recompensa terrena. El
que con el ejercicio de las virtudes
pretende beneficios humanos, es como
el que malvendiera un objeto precioso
por pocas monedas: podía conquistar
el Cielo, y en cambio se contenta con



una alabanza efímera... Por eso se
dice que las esperanzas de los
hipócritas son como la tela de araña:
tanto esfuerzo para tejerla, y al final
se la lleva de un soplo el viento de la
muerte (S. Gregorio Magno, Moralia,
2, 8, 43–44 (PL 75, 844–845).).

AUDIO 2

Con la mirada en la meta

Si os recuerdo estas verdades recias,
es para invitaros a que examinéis
atentamente los móviles que
impulsan vuestra conducta, con el fin
de rectificar lo que necesite
rectificación, enderezando todo al
servicio de Dios y de vuestros
hermanos los hombres. Mirad que el
Señor ha pasado a nuestro lado, nos
ha mirado con cariño y nos ha
llamado con su vocación santa, no por
obras nuestras, sino por su
beneplácito y por la gracia que nos ha
sido otorgada en Jesucristo antes de
todos los siglos (2 Tim 1, 9.).



Purificad la intención, ocupaos de
todas las cosas por amor a Dios,
abrazando con gozo la cruz de cada
día. Lo he repetido miles de veces,
porque pienso que estas ideas deben
estar esculpidas en el corazón de los
cristianos: cuando no nos limitamos
a tolerar y, en cambio, amamos la
contradicción, el dolor físico o moral,
y lo ofrecemos a Dios en desagravio
por nuestros pecados personales y
por los pecados de todos los
hombres, entonces os aseguro que
esa pena no apesadumbra.

No se lleva ya una cruz cualquiera, se
descubre la Cruz de Cristo, con el
consuelo de que se encarga el
Redentor de soportar el peso.
Nosotros colaboramos como Simón
de Cirene que, cuando regresaba de
trabajar en su granja pensando en un
merecido reposo, se vio forzado a
poner sus hombros para ayudar a
Jesús (Cfr. Mc XV, 21.). Ser
voluntariamente Cireneo de Cristo,



acompañar tan de cerca a su
Humanidad doliente, reducida a un
guiñapo, para un alma enamorada
no significa una desventura, trae la
certeza de la proximidad de Dios,
que nos bendice con esa elección.

Con mucha frecuencia, no pocas
personas me han comentado con
asombro la alegría que, gracias a
Dios, tienen y contagian mis hijos en
el Opus Dei. Ante la evidencia de esta
realidad, respondo siempre con la
misma explicación, porque no
conozco otra: el fundamento de su
felicidad consiste en no tener miedo
a la vida ni a la muerte, en no
acogotarse ante la tribulación, en el
esfuerzo cotidiano de vivir con
espíritu de sacrificio, constantemente
dispuestos –a pesar de la personal
miseria y debilidad– a negarse a sí
mismos, con tal de hacer el camino
cristiano más llevadero y amable a
los demás.



Como el latir del corazón

Mientras yo hablo, sé que vosotros,
en la presencia de Dios, procuráis ir
revisando vuestro comportamiento.
¿No es verdad que la mayoría de esas
desazones que han inquietado tu
alma, de esas faltas de paz, obedecen
a que has correspondido a las
invitaciones divinas; o bien, a que
estabas quizá recorriendo la senda
de los hipócritas, porque te buscabas
a ti mismo? Con el triste intento de
mantener ante los que te rodean la
mera apariencia de una actitud
cristiana, en tu interior te negabas a
aceptar la renuncia, a mortificar tus
pasiones torcidas, a darte sin
condiciones, abnegadamente, como
Jesucristo.

Mirad, en estos ratos de meditación
ante el Sagrario, no os podéis limitar
a escuchar las palabras que
pronuncia el sacerdote como
materializando la oración íntima de



cada uno. Yo te presento unas
consideraciones, te señalo unos
puntos, para que tú los recojas
activamente, y reflexiones por tu
cuenta, convirtiéndolos en tema de
un coloquio personalísimo y
silencioso entre Dios y tú, de manera
que los apliques a tu situación actual
y, con las luces que el Señor te
brinda, distingas en tu conducta lo
que va derechamente de lo que
discurre por mal camino, para
rectificar con su gracia.

Agradece al Señor ese cúmulo de
buenas obras que has realizado,
desinteresadamente, porque puedes
cantar con el salmista: El me sacó de
una horrible hoya, de fangosa charca.
Y afirmó mis pies sobre roca y afianzó
mis pasos (Ps XXXIX, 3.). Pídele
también perdón por tus omisiones o
por tus pisadas en falso, cuando te
has introducido en ese lamentable
laberinto de la hipocresía, al afirmar
que deseabas la gloria de Dios y el



bien de tu prójimo, pero en verdad te
honrabas a ti mismo... Sé audaz, sé
generoso, y di que no: que ya no
quieres defraudar más al Señor y a la
humanidad.

Es la hora de que acudas a tu Madre
bendita del Cielo, para que te acoja
en sus brazos y te consiga de su Hijo
una mirada de misericordia. Y
procura enseguida sacar propósitos
concretos: corta de una vez, aunque
duela, ese detalle que estorba, y que
Dios y tú conocéis bien. La soberbia,
la sensualidad, la falta de sentido
sobrenatural se aliarán para
susurrarte: ¿eso? ¡Pero si se trata de
una circunstancia tonta,
insignificante! Tú responde, sin
dialogar más con la tentación: ¡me
entregaré también en esa exigencia
divina! Y no te faltará razón: el amor
se demuestra de modo especial en
pequeñeces. Ordinariamente, los
sacrificios que nos pide el Señor, los
más arduos, son minúsculos, pero



tan continuos y valiosos como el latir
del corazón.

¿Cuántas madres has conocido tú
como protagonistas de un acto
heroico, extraordinario? Pocas, muy
pocas. Y, sin embargo, madres
heroicas, verdaderamente heroicas,
que no aparecen como figuras de
nada espectacular, que nunca serán
noticia –como se dice–, tú y yo
conocemos muchas: viven negándose
a toda hora, recortando con alegría
sus propios gustos y aficiones, su
tiempo, sus posibilidades de
afirmación o de éxito, para
alfombrar de felicidad los días de sus
hijos.

Tomemos otros ejemplos, también de
la vida corriente. San Pablo los
menciona: los que han de competir en
la palestra, guardan en todo una
exacta continencia; y no es sino para
alcanzar una corona perecedera, al
paso que nosotros la esperamos



eterna (1 Cor IX, 25.). Os basta echar
una mirada a vuestro alrededor.
Fijaos a cuántos sacrificios se
someten de buena o de mala gana,
ellos y ellas, por cuidar el cuerpo, por
defender la salud, por conseguir la
estimación ajena... ¿No seremos
nosotros capaces de removernos ante
ese inmenso amor de Dios tan mal
correspondido por la humanidad,
mortificando lo que haya de ser
mortificado, para que nuestra mente
y nuestro corazón vivan más
pendientes del Señor?

Se ha trastocado de tal forma el
sentido cristiano en muchas
conciencias que, al hablar de
mortificación y de penitencia, se
piensa sólo en esos grandes ayunos y
cilicios que se mencionan en los
admirables relatos de algunas
biografías de santos. Al iniciar esta
meditación, hemos sentado la
premisa evidente de que hemos de
imitar a Jesucristo, como modelo de



conducta. Ciertamente, preparó el
comienzo de su predicación
retirándose al desierto, para ayunar
durante cuarenta días y cuarenta
noches (Cfr. Mt IV, 1–11.), pero antes
y después practicó la virtud de la
templanza con tanta naturalidad,
que sus enemigos aprovecharon para
tacharle calumniosamente de 
hombre voraz y bebedor, amigo de
publicanos y gentes de mala vida (Lc
VII, 34.).

Me interesa que descubráis en toda
su hondura esta sencillez del
Maestro, que no hace alarde de su
vida penitente, porque eso mismo te
pide El a ti: cuando ayunéis no os
pongáis caritristes como los
hipócritas, que desfiguran sus rostros
para mostrar a los hombres que
ayunan. En verdad os digo, que ya
recibieron su recompensa. Tú, al
contrario, cuando ayunes, perfuma tu
cabeza, y lava tu cara, para que no
conozcan los hombres que ayunas,



sino únicamente tu Padre, que está
presente en todo, aun en lo que hay de
más secreto, y tu Padre, que ve en lo
secreto, te dará por ello el galardón
(Mt VI, 16–18.).

Así debes ejercitarte en el espíritu de
penitencia: cara a Dios y como un
hijo, como el pequeñín que
demuestra a su padre cuánto le ama,
renunciando a sus pocos tesoros de
escaso valor –un carrete, un soldado
descabezado, una chapa de botella–;
le cuesta dar ese paso, pero al fin
puede más el cariño, y extiende
satisfecho la mano.

Permitidme que os remache una y
otra vez el camino que Dios espera
que recorra cada uno, cuando nos
llama a servirle en medio del mundo,
para santificar y santificarnos a
través de las ocupaciones ordinarias.
Con un sentido común colosal, lleno
a la vez de fe, predicaba San Pablo
que en la ley de Moisés está escrito:



no pongas bozal al buey que trilla (Dt
XXV, 4.). Y se pregunta: ¿será acaso
que Dios se preocupa de los bueyes?
¿O, por el contrario, no dice esto sobre
todo por nosotros? Sí, ciertamente,
por nosotros se han escrito estas
cosas; porque la esperanza hace arar
al que ara, y el que trilla lo hace con la
ilusión de percibir el fruto (1 Cor IX,
9–10.).

Nunca se ha reducido la vida
cristiana a un entramado agobiante
de obligaciones, que deja el alma
sometida a una tensión exasperada;
se amolda a las circunstancias
individuales como el guante a la
mano, y pide que en el ejercicio de
nuestras tareas habituales, en las
grandes y en las pequeñas, con la
oración y la mortificación, no
perdamos jamás el punto de mira
sobrenatural. Pensad que Dios ama
apasionadamente a sus criaturas, y
¿cómo trabajará el burro si no se le
da de comer, ni dispone de un



tiempo para restaurar las fuerzas, o
si se quebranta su vigor con
excesivos palos? Tu cuerpo es como
un borrico –un borrico fue el trono
de Dios en Jerusalén– que te lleva a
lomos por las veredas divinas de la
tierra: hay que dominarlo para que
no se aparte de las sendas de Dios, y
animarle para que su trote sea todo
lo alegre y brioso que cabe esperar
de un jumento.

(Homilía pronunciada el 3–IV–1955)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/tras-los-pasos-
del-senor/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/tras-los-pasos-del-senor/
https://opusdei.org/es-co/article/tras-los-pasos-del-senor/
https://opusdei.org/es-co/article/tras-los-pasos-del-senor/

	Tras los pasos del Señor

