opusdei.org

Trabajo de Dios (2)

Comenzar es de muchos;
acabar, de pocos, y entre estos
pocos hemos de estar los que
procuramos comportarnos
como hijos de Dios. No lo
olvidéis: solo las tareas
terminadas con amor, bien
acabadas, merecen aquel
aplauso del Sefior, que se lee en
la Sagrada Escritura: mejor es el
fin de la obra que su principio.

29/09/2016

Comenzar es de muchos; acabar, de
pocos, y entre estos pocos hemos de



estar los que procuramos
comportarnos como hijos de Dios. No
lo olvidéis: solo las tareas terminadas
con amor, bien acabadas, merecen
aquel aplauso del Sefior, que se lee
en la Sagrada Escritura: mejor es el
fin de la obra que su principio.

Quiza me habéis oido ya en otras
charlas esta anécdota; de todas
formas, me interesa recordarosla de
nuevo porque es muy grafica,
aleccionadora. En una ocasion,
buscaba yo en el Ritual Romano la
formula para bendecir la ultima
piedra de un edificio, la importante,
ya que recoge, como un simbolo, el
trabajo duro, esforzado y
perseverante de muchas personas,
durante largos afios. Me llevé una
sorpresa cuando vi que no existia;
era necesario conformarse con una
benedictio ad omnia, con una
bendicion genérica. Os confieso que
me parecia imposible que se diese



esa laguna, y fui repasando despacio,
pero inutilmente, el indice del Ritual.

Muchos cristianos han perdido el
convencimiento de que la integridad
de Vida, reclamada por el Sefior a sus
hijos, exige un auténtico cuidado en
realizar sus propias tareas, que han
de santificar, descendiendo hasta los
pormenores mas pequenos.

No podemos ofrecer al Sefior algo
que, dentro de las pobres
limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los minimos
detalles: Dios no acepta las chapuzas.
No presentaréis nada defectuoso, nos
amonesta la Escritura Santa, pues no
seria digno de El. Por eso, el trabajo
de cada uno, esa labor que ocupa
nuestras jornadas y energias, ha de
ser una ofrenda digna para el
Creador, operatio Dej, trabajo de Dios
y para Dios: en una palabra, un
quehacer cumplido, impecable.



Si os fijdis, entre las muchas
alabanzas que dijeron de Jesus los
que contemplaron su vida, hay una
que en cierto modo comprende
todas. Me refiero a aquella
exclamacion, cuajada de acentos de
asombro y de entusiasmo, que
espontaneamente repetia la multitud
al presenciar atonita sus milagros:
bene omnia fecit, todo lo ha hecho
admirablemente bien: los grandes
prodigios, y las cosas menudas,
cotidianas, que a nadie
deslumbraron, pero que Cristo
realizo con la plenitud de quien es
perfectus Deus, perfectus homo,
perfecto Dios y hombre perfecto.

Toda la vida del Sefior me enamora.
Tengo, ademas, una debilidad
particular por sus treinta afios de
existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo —largo—,
del que apenas se habla en el
Evangelio, aparece desprovisto de
significado propio a los ojos de quien



lo considera con superficialidad. Y,
sin embargo, siempre he sostenido
que ese silencio sobre la biografia del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron afios intensos de
trabajo y de oracion, en los que
Jesucristo llevo una vida corriente —
como la nuestra, si queremos—,
divina y humana a la vez; en aquel
sencillo e ignorado taller de artesano,
como después ante la muchedumbre,
todo lo cumplio a la perfeccion.

El trabajo, participacion del poder
divino

Desde el comienzo de su creacion, el
hombre —no me lo invento yo— ha
tenido que trabajar. Basta abrir la
Sagrada Biblia por las primeras
paginas, y alli se lee que —antes de
que entrara el pecado en la
humanidad y, como consecuencia de
esa ofensa, la muerte y las
penalidades y miserias- Dios formo a



Adan con el barro de la tierra, y creo
para él y para su descendencia este
mundo tan hermoso, ut operaretur et
custodiret illum, con el fin de que lo
trabajara y lo custodiase.

Hemos de convencernos, por lo
tanto, de que el trabajo es una
estupenda realidad, que se nos
impone como una ley inexorable a la
que todos, de una manera o de otra,
estamos sometidos, aunque algunos
pretendan eximirse. Aprendedlo
bien: esta obligacion no ha surgido
como una secuela del pecado
original, ni se reduce a un hallazgo
de los tiempos modernos. Se trata de
un medio necesario que Dios nos
confia aqui en la tierra, dilatando
nuestros dias y haciéndonos
participes de su poder creador, para
que nos ganemos el sustento y
simultdneamente recojamos frutos
para la vida eterna: el hombre nace
para trabajar, como las aves para
volar.



Me diréis que han pasado muchos
siglos y muy pocos piensan de este
modo; que la mayoria, si acaso, se
afana por motivos bien diversos:
unos, por dinero; otros, por
mantener una familia; otros, por
conseguir una cierta posicion social,
por desarrollar sus capacidades, por
satisfacer sus desordenadas
pasiones, por contribuir al progreso
social. Y, en general, se enfrentan con
sus ocupaciones como con una
necesidad de la que no pueden
evadirse.

Frente a esa vision chata, egoista,
rastrera, tuy yo hemos de
recordarnos y de recordar a los
demas que somos hijos de Dios, a los
que, como a aquellos personajes de
la parabola evangélica, nuestro
Padre nos ha dirigido idéntica
invitacion: hijo, ve a trabajar a mi
vifia. Os aseguro que, si nos
empefiamos diariamente en
considerar asi nuestras obligaciones



personales, como un requerimiento
divino, aprenderemos a terminar la
tarea con la mayor perfeccion
humana y sobrenatural de que
seamos capaces. Quiza en alguna
ocasion nos rebelemos —como el hijo
mayor que respondio: no quiero-,
pero sabremos reaccionar,
arrepentidos, y nos dedicaremos con
mayor esfuerzo al cumplimiento del
deber.

Sila sola presencia de una persona
de categoria, digna de consideracion,
basta para que se porten mejor los
que estan delante, ;cOmo es que la
presencia de Dios, constante,
difundida por todos los rincones,
conocida por nuestras potencias y
amada gratamente, no nos hace
siempre mejores en todas nuestras
palabras, actividades y
sentimientos?. Verdaderamente, si
esta realidad de que Dios nos ve
estuviese bien grabada en nuestras
conciencias, y nos diéramos cuenta



de que toda nuestra labor,
absolutamente toda —nada hay que
escape a su mirada—, se desarrolla
en su presencia, jcon qué cuidado
terminariamos las cosas o qué
distintas serian nuestras reacciones!
Y éste es el secreto de la santidad que
vengo predicando desde hace tantos
afos: Dios nos ha llamado a todos
para que le imitemos; y a vosotros y a
mi para que, viviendo en medio del
mundo —jsiendo personas de la
callel—, sepamos colocar a Cristo
Sefior Nuestro en la cumbre de todas
las actividades humanas honestas.

Ahora comprenderéis todavia mejor
que si alguno de vosotros no amara
el trabajo, jel que le corresponde!, si
no se sintiera auténticamente
comprometido en una de las nobles
ocupaciones terrenas para
santificarla, si careciera de una
vocacion profesional, no llegaria
jamas a calar en la entrafia
sobrenatural de la doctrina que



expone este sacerdote, precisamente
porque le faltaria una condicion
indispensable: la de ser un
trabajador.

Os advierto, y no hay presuncion de
mi parte, que enseguida me doy
cuenta de si esta conversacion mia
cae en saco roto o resbhala por encima
del que me escucha. Dejadme que os
abra mi corazon, para que me
ayudéis a dar gracias a Dios. Cuando
en 1928 vi lo que el Sefior queria de
mi, inmediatamente comencé la
labor. En aquellos afios —jgracias,
Dios mio, porque hubo mucho que
sufrir y mucho que amar!—, me
tomaron por loco; otros, en un alarde
de comprension, me llamaban
sofiador, pero sofiador de suerios
imposibles. A pesar de los pesaresy
de mi propia miseria, continué sin
desanimarme; como aquello no era
mio, se fue abriendo camino en
medio de las dificultades, y hoy es
una realidad extendida por la tierra



entera, de polo a polo, que parece tan
natural a la mayoria porque el Sefior
se ha encargado de que se
reconociera como cosa suya.

Os decia que, apenas cruzo dos
palabras con una persona, me doy
cuenta de si me entiende o no. No me
pasa como a la clueca que esta
cubriendo la nidada, y una mano
ajena le endosa un huevo de pata.
Transcurren los dias, y solo cuando
los pollitos rompen el cascaron, y ve
corretear aquel pedazo de lana, por
sus andares deslavazados —una
zanca aqui y otra alla— advierte que
ése no es de los suyos; que no
aprendera nunca a piar, por mas que
se empefie. Nunca he maltratado a
nadie que me haya vuelto la espalda,
ni siquiera cuando a mis deseos de
ayudar me han pagado con un
descaro. Por eso, alla por el afio 1939,
me llamg la atencion un letrero que
encontré en un edificio, en el que
daba un curso de retiro a unos



universitarios. Rezaba asi: cada
caminante siga su camino; era un
consejo aprovechable.

Perdonadme esta digresion y, aunque
no nos hemos apartado del tema,
volvamos al hilo conductor.
Convenceos de que la vocacion
profesional es parte esencial,
inseparable, de nuestra condicion de
cristianos. El Sefior os quiere santos
en el lugar donde estais, en el oficio
que habéis elegido por los motivos
que sean: a mi, todos me parecen
buenos y nobles —mientras no se
opongan a la ley divina—, y capaces
de ser elevados al plano
sobrenatural, es decir, injertados en
esa corriente de Amor que define la
vida de un hijo de Dios.

No puedo evitar cierto desasosiego
cuando alguno, al hablar de su
trabajo, pone cara de victima, afirma
que le absorbe no sé cuantas horas al
dia y, en realidad, no desarrolla ni la



mitad de la labor de muchos de sus
compafieros de profesion que, al fin
y al cabo, quiza solo se mueven por
criterios egoistas o, al menos,
meramente humanos. Todos los que
estamos aqui, manteniendo un
dialogo personal con Jesus,
desempefiamos una ocupacion bien
precisa: meédico, abogado,
economista... Pensad un poco en los
colegas vuestros que destacan por su
prestigio profesional, por su
honradez, por su servicio abnegado:
¢no dedican muchas horas en la
jornada —y aun en la noche— a esa
tarea? ;No tenemos nada que
aprender de ellos?

Mientras hablo, yo también examino
mi conducta y os confieso que, al
plantearme esta pregunta, siento un
poco de vergiienza y el deseo
inmediato de pedir perdon a Dios,
pensando en mi respuesta tan débil,
tan lejana de la mision que Dios nos
ha confiado en el mundo. Cristo —



escribe un Padre de la Iglesia— nos
ha dejado para que fuésemos como
lamparas; para que nos
convirtiéramos en maestros de los
demads; para que actudsemos como
fermento; para que viviéramos como
angeles entre los hombres, como
adultos entre los nifios, como
espirituales entre gente solamente
racional; para que fuésemos semilla;
para que produjéramos fruto. No
seria necesario abrir la boca, si
nuestra vida resplandeciera de esta
manera. Sobrarian las palabras, si
mostrasemos las obras. No habria un
solo pagano, si nosotros fuéramos
verdaderamente cristianos.

Valor ejemplar de la vida
profesional

Hemos de evitar el error de
considerar que el apostolado se
reduce al testimonio de unas
practicas piadosas. Tu y yo somos
cristianos, pero a la vez, y sin



solucion de continuidad, ciudadanos
y trabajadores, con unas obligaciones
claras que hemos de cumplir de un
modo ejemplar, si de veras queremos
santificarnos. Es Jesucristo el que nos
apremia: vosotros sois la luz del
mundo: no se puede encubrir una
ciudad edificada sobre un monte, ni
se enciende la luz para ponerla
debajo de un celemin, sino sobre el
candelero, a fin de que alumbre a
todos los de la casa; brille asi vuestra
luz delante de los hombres, de
manera (que vean vuestras buenas
obras y glorifiquen a vuestro Padre
que esta en los cielos.

El trabajo profesional —sea el que
sea— se convierte en un candelero
que ilumina a vuestros colegas y
amigos. Por eso suelo repetir a los
que se incorporan al Opus Dei, y mi
afirmacion vale para todos los que
me escuchadis: jqué me importa que
me digan que fulanito es buen hijo
mio —un buen cristiano—, pero un



mal zapatero! Si no se esfuerza en
aprender bien su oficio, o en
ejecutarlo con esmero, no podra
santificarlo ni ofrecérselo al Sefor; y
la santificacion del trabajo ordinario
constituye como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que —inmersos en las realidades
temporales— estamos decididos a
tratar a Dios.

Luchad contra esa excesiva
comprension que cada uno tiene
consigo mismo: jexigios! A veces,
pensamos demasiado en la salud; en
el descanso, que no debe faltar,
precisamente porque se necesita
para volver al trabajo con renovadas
fuerzas. Pero ese descanso —lo
escribi hace ya tantos afilos— no es
no hacer nada: es distraernos en
actividades que exigen menos
esfuerzo.

En otras ocasiones, con falsas
excusas, somos demasiado comodos,



nos olvidamos de la bendita
responsabilidad que pesa sobre
nuestros hombros, nos conformamos
con lo que basta para salir del paso,
nos dejamos arrastrar por razonadas
sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanas y sus aliados
no se toman vacaciones. Escucha con
atencion, y medita, lo que escribia
San Pablo a los cristianos que eran
por oficios siervos: les urgia para que
obedecieran a sus amos, no
sirviéndoles solamente cuando
tienen los ojos puestos sobre
vosotros, como si no pensaseis mas
que en complacer a los hombres, sino
como siervos de Cristo, que hacen de
corazon la voluntad de Dios; y
servidlos con amor, haciéndoos
cargo de que servis al Sefior y no a
hombres. jQué buen consejo para
que lo sigamos tu y yo!

Vamos a pedir luz a Jesucristo Sefior
Nuestro, y rogarle que nos ayude a
descubrir, en cada instante, ese



sentido divino que transforma
nuestra vocacion profesional en el
quicio sobre el que se fundamenta y
gira nuestra llamada a la santidad.
En el Evangelio encontraréis que
Jesus era conocido como faber, filius
Marie, el obrero, el hijo de Maria:
pues también nosotros, con orgullo
santo, tenemos que demostrar con
los hechos que jsomos trabajadores!,
jhombres y mujeres de labor!

Puesto que hemos de comportarnos
siempre como enviados de Dios,
debemos tener muy presente que no
le servimos con lealtad cuando
abandonamos nuestra tarea; cuando
no compartimos con los demas el
empefio y la abnegacion en el
cumplimiento de los compromisos
profesionales; cuando nos puedan
sefialar como vagos, informales,
frivolos, desordenados, perezosos,
inutiles... Porque quien descuida esas
obligaciones, en apariencia menos
importantes, dificilmente vencera en



las otras de la vida interior, que
ciertamente son mas costosas. Quien
es fiel en lo poco, también lo es en lo
mucho, y quien es injusto en lo poco,
también lo es en lo mucho.

No estoy hablando de ideales
imaginarios. Me atengo a una
realidad muy concreta, de
importancia capital, capaz de
cambiar el ambiente mas paganoy
mas hostil a las exigencias divinas,
como sucedio en aquella primera
época de la era de nuestra salvacion.
Saboread estas palabras de un autor
anonimo de esos tiempos, que asi
resume la grandeza de nuestra
vocacion: los cristianos son para el
mundo lo que el alma para el cuerpo.
Viven en el mundo, pero no son
mundanos, como el alma esta en el
cuerpo, pero no es corporea. Habitan
en todos los pueblos, como el alma
estd en todas las partes del cuerpo.
Actuan por su vida interior sin
hacerse notar, como el alma por su



esencia... Viven como peregrinos
entre cosas perecederas en la
esperanza de la incorruptibilidad de
los cielos, como el alma inmortal vive
ahora en una tienda mortal. Se
multiplican de dia en dia bajo las
persecuciones, como el alma se
hermosea mortificAndose... Y no es
licito a los cristianos abandonar su
mision en el mundo, como al alma no
le estd permitido separarse
voluntariamente del cuerpo.

Por tanto, equivocariamos el camino
si nos desentendiéramos de los
afanes temporales: ahi os espera
también el Sefior; estad ciertos de
que a través de las circunstancias de
la vida ordinaria, ordenadas o
permitidas por la Providencia en su
sabiduria infinita, los hombres
hemos de acercarnos a Dios. No
lograremos ese fin si no tendemos a
terminar bien nuestra tarea; si no
perseveramos en el empuje del
trabajo comenzado con ilusion



humana y sobrenatural; si no
desempefiamos nuestro oficio como
el mejor y si es posible —pienso que
si tu verdaderamente quieres, lo sera
— mejor que el mejor, porque
usaremos todos los medios terrenos
honrados y los espirituales
necesarios, para ofrecer a Nuestro
Sefior una labor primorosa, acabada
como una filigrana, cabal.

Hacer del trabajo oracion

Suelo decir con frecuencia que, en
estos ratos de conversacion con
Jesus, que nos ve y nos escucha desde
el Sagrario, no podemos caer en una
oracion impersonal; y comento que,
para meditar de modo que se
instaure enseguida un dialogo con el
Sefior —no se precisa el ruido de
palabras—, hemos de salir del
anonimato, ponernos en su presencia
tal como somos, sin emboscarnos en
la muchedumbre que llena la iglesia,
ni diluirnos en una retahila de



palabreria hueca, que no brota del
corazon, sino todo lo mas de una
costumbre despojada de contenido.

Pues ahora afiado que también el
trabajo tuyo debe ser oracion
personal, ha de convertirse en una
gran conversacion con Nuestro Padre
del Cielo. Si buscas la santificacion en
y a través de tu actividad profesional,
necesariamente tendras que
esforzarte en que se convierta en
una oracion sin anonimato. Tampoco
estos afanes tuyos pueden caer en la
oscuridad anodina de una tarea
rutinaria, impersonal, porque en ese
mismo instante habria muerto el
aliciente divino que anima tu
quehacer cotidiano.

Vienen ahora a mi memoria mis
viajes a los frentes de batalla durante
la guerra civil espafiola. Sin contar
con medio humano alguno, acudia
donde se encontraba cualquiera que
necesitara de mi labor de sacerdote.



En aquellas circunstancias tan
peculiares, que quiza daban pie a
muchos para justificar sus
abandonos y descuidos, no me
limitaba a sugerir un consejo
simplemente ascético. Me movia
entonces la misma preocupacion que
siento ahora, y que estoy tratando de
que el Sefor despierte en cada uno
de vosotros: me interesaba por el
bien de sus almas, y también por su
alegria aqui en la tierra; les animaba
a que aprovecharan el tiempo con
tareas utiles; a que la guerra no
constituyese como una especie de
paréntesis cerrado en su vida; les
pedia que no se abandonaran, que
hicieran lo posible por no convertir
la trinchera y la garita en una
especie de sala de espera de las
estaciones de ferrocarril de entonces,
donde la gente mataba el tiempo,
aguardando aquellos trenes que
parecia que no iban a llegar nunca...



Les sugeria concretamente que se
ocuparan en alguna actividad de
provecho —estudiar, aprender
idiomas, por ejemplo— compatible
con su servicio de soldados; les
aconsejaba que no dejaran nunca de
ser hombres de Dios y que
procurasen que toda su conducta
fuese operatio Dei, trabajo de Dios. Y
me conmovia al comprobar que esos
muchachos, en situaciones nada
faciles, respondian
maravillosamente: se notaba la
solidez de su temple interior.

Recuerdo también la temporada de
mi estancia en Burgos, durante esa
misma época. Alli acudian tantos, a
pasar unos dias conmigo, en los
periodos de permiso, aparte de los
que permanecian destacados en los
cuarteles de la zona. Como vivienda
compartia, con unos pocos hijos
mios, la misma habitacién de un
destartalado hotel y, careciendo aun
de lo mas imprescindible, nos



organizdbamos de modo que a los
que venian —jeran cientos!— no les
faltara lo necesario para descansar y
reponer fuerzas.

Tenia la costumbre de salir de paseo
por la orilla del Arlanzon, mientras
conversaba con ellos, mientras oia
sus confidencias, mientras trataba de
orientarles con el consejo oportuno
que les confirmara o les abriera
horizontes nuevos de vida interior; y
siempre, con la ayuda de Dios, les
animaba, les estimulaba, les
encendia en su conducta de
cristianos. A veces, nuestras
caminatas llegaban al monasterio de
las Huelgas, y en otras ocasiones nos
escapabamos a la Catedral.

Me gustaba subir a una torre, para
que contemplaran de cerca la
cresteria, un auténtico encaje de
piedra, fruto de una labor paciente,
costosa. En esas charlas les hacia
notar que aquella maravilla no se



vela desde abajo. Y, para materializar
lo que con repetida frecuencia les
habia explicado, les comentaba: jesto
es el trabajo de Dios, la obra de Dios!:
acabar la tarea personal con
perfeccion, con belleza, con el
primor de estas delicadas blondas de
piedra. Comprendian, ante esa
realidad que entraba por los ojos,
que todo eso era oracion, un didlogo
hermoso con el Sefior. Los que
gastaron sus energias en esa tarea,
sabian perfectamente que desde las
calles de la ciudad nadie apreciaria
su esfuerzo: era solo para Dios.
¢Entiendes ahora como puede
acercar al Sefior la vocacion
profesional? Haz tu lo mismo que
aquellos canteros, y tu trabajo sera
también operatio Dei, una labor
humana con entrafas y perfiles
divinos.

Convencidos de que Dios se encuentra
en todas partes, nosotros cultivamos
los campos alabando al Sefior,



surcamos los mares y ejercitamos
todos los demadas oficios nuestros
cantando sus misericordias. De esta
manera estamos unidos a Dios en
todo momento. Aun cuando o0s
encontréis aislados, fuera de vuestro
ambiente habitual —como aquellos
muchachos en la trinchera—, viviréis
metidos en el Sefior, a través de ese
trabajo personal y esforzado,
continuo, que habréis sabido
convertir en oracion, porque lo
habréis comenzado y concluido en la
presencia de Dios Padre, de Dios Hijo
y de Dios Espiritu Santo.

Pero no me olvidéis que estais
también en presencia de los
hombres, y que esperan de vosotros
—ide ti!— un testimonio cristiano.
Por eso, en la ocupacion profesional,
en lo humano, hemos de obrar de tal
manera que no podamos sentir
vergienza si nos ve trabajar quien
nos conoce y nos ama, ni le demos
motivo para que sonroje. Si 0s



conducis de acuerdo con este espiritu
que procuro ensefiaros, no
abochornaréis a quienes en vosotros
confian, ni os saldran los colores a la
cara; y tampoco os sucedera como a
aquel hombre de la parabola que se
propuso edificar una torre:después
de haber echado los cimientos y no
pudiendo concluirla, todos los que lo
veian comenzaban a burlarse de él,
diciendo: ved ahi un hombre que
empezo a edificar y no pudo rematar.

Os aseguro que, si no me perdéis el
punto de mira sobrenatural,
coronaréis vuestra tarea, acabareéis
vuestra catedral, hasta colocar la
ultima piedra.

Possumus!, podemos vencer también
esta batalla, con la ayuda del Sefior.
Persuadios de que no resulta dificil
convertir el trabajo en un didlogo de
oracion. Nada mas ofrecérselo y
poner manos a la obra, Dios ya
escucha, ya alienta. jAlcanzamos el



estilo de las almas contemplativas, en
medio de la labor cotidiana! Porque
nos invade la certeza de que El nos
mira, de paso que nos pide un
vencimiento nuevo: ese pequefio
sacrificio, esa sonrisa ante la persona
inoportuna, ese comenzar por el
quehacer menos agradable pero mas
urgente, ese cuidar los detalles de
orden, con perseverancia en el
cumplimiento del deber cuando tan
facil seria abandonarlo, ese no dejar
para mafiana lo que hemos de
terminar hoy: jTodo por darle gusto a
EL, a Nuestro Padre Dios! Y quiza
sobre tu mesa, o en un lugar discreto
que no llame la atencidn, pero que a
ti te sirva como despertador del
espiritu contemplativo, colocas el
crucifijo, que ya es para tu alma y
para tu mente el manual donde
aprendes las lecciones de servicio.

Si te decides —sin rarezas, sin
abandonar el mundo, en medio de
tus ocupaciones habituales— a



entrar por estos caminos de
contemplacion, enseguida te sentiras
amigo del Maestro, con el divino
encargo de abrir los senderos divinos
de la tierra a la humanidad entera.
Si, con esa labor tuya contribuirds a
que se extienda el reinado de Cristo
en todos los continentes. Y se
sucederan, una tras otra, las horas de
trabajo ofrecidas por las lejanas
naciones que nacen a la fe, por los
pueblos de oriente impedidos
barbaramente de profesar con
libertad sus creencias, por los paises
de antigua tradicion cristiana donde
parece que se ha oscurecido la luz
del Evangelio y las almas se debaten
en las sombras de la ignorancia...
Entonces, jqué valor adquiere esa
hora de trabajo!, ese continuar con el
mismo empefio un rato mas, unos
minutos mas, hasta rematar la tarea.
Conviertes, de un modo practico y
sencillo, la contemplacion en
apostolado, como una necesidad
imperiosa del corazén, que late al



unisono con el dulcisimo y
misericordioso Corazon de Jesus,
Sefior Nuestro.

Hacer todo por Amor

¢Y cOmo conseguiré —parece que me
preguntas— actuar siempre con ese
espiritu, que me lleve a concluir con
perfeccion mi labor profesional? La
respuesta no es mia, viene de San
Pablo: trabajad varonilmente y
alentaos masy mas: todas vuestras
cosas haganse con caridad. Hacedlo
todo por Amor y libremente; no deis
nunca paso al miedo o a la rutina:
servid a Nuestro Padre Dios.

Me gusta mucho repetir —porque lo
tengo bien experimentado— aquellos
versos de escaso arte, pero muy
graficos: mi vida es toda de amor /Yy,
si en amor estoy ducho, / es por fuerza
del dolor, / que no hay amante mejor /
que aquel que ha sufrido mucho.
Ocupate de tus deberes profesionales
por Amor: lleva a cabo todo por



Amor, insisto, y comprobaras —
precisamente porque amas, aunque
saborees la amargura de la
incomprension, de la injusticia, del
desagradecimiento y aun del mismo
fracaso humano— las maravillas que
produce tu trabajo. jFrutos sabrosos,
semilla de eternidad!

Sucede, sin embargo, que algunos —
son buenos,bondadosos— aseguran
de palabra que aspiran a difundir el
ideal hermoso de nuestra fe, pero en
la préactica se contentan con una
conducta profesional ligera,
descuidada: parecen cabezas de
chorlito. Si tropezamos con estos
cristianos de boquilla, hemos de
ayudarles con carifio y con claridad;
y recurrir, cuando fuere necesario, a
ese remedio evangélico de la
correccion fraterna: si alguno, como
hombre que es, cayere
desgraciadamente en alguna falta, al
tal instruidle con espiritu de
mansedumbre, estando atento con



uno mismo, para no caer en la misma
tentacion. Llevad los unos las cargas
de los otros y asi cumpliréis la ley de
Cristo. Y, si sobre su profesion de
catolicos se afiladen otros motivos:
mas edad, experiencia o
responsabilidad, entonces, con
mayor razon hemos de hablar,
hemos de procurar que reaccionen,
para que consigan mayor peso en su
vida de trabajo, orientandoles como
un buen padre, como un maestro, sin
humillar.

Remueve mucho meditar despacio el
comportamiento de San Pablo: bien
sabéis vosotros mismos lo que debéis
hacer para imitarnos, por cuanto no
anduvimos desordenadamente entre
vosotros ni comimos el pan de balde a
costa de otro, sino con esfuerzoy
fatiga, trabajando de noche y de dia,
por no seros gravosos a nadie... Asi es
que cuando estaba entre vosotros os
intimabamos esto: quien no quiera
trabajar, que tampoco coma.



Por amor a Dios, por amor a las
almas y por corresponder a nuestra
vocacion de cristianos, hemos de dar
ejemplo. Para no escandalizar, para
no producir ni la sombra de la
sospecha de que los hijos de Dios son
flojos 0 no sirven, para no ser causa
de desedificacion..., vosotros habéis
de esforzaros en ofrecer con vuestra
conducta la medida justa, el buen
talante de un hombre responsable.
Tanto el campesino que ara la tierra
mientras alza de continuo su corazon
a Dios, como el carpintero, el
herrero, el oficinista, el intelectual —
todos los cristianos— han de ser
modelo para sus colegas, sin orgullo,
puesto que bien claro queda en
nuestras almas el convencimiento de
que unicamente si contamos con El
conseguiremos alcanzar la victoria:
nosotros, solos, no podemos ni
levantar una paja del suelo. Por lo
tanto, cada uno en su tarea, en el
lugar que ocupa en la sociedad ha de
sentir la obligacion de hacer un



trabajo de Dios, que siembre en todas
partes la paz y la alegria del Sefior. El
perfecto cristiano lleva siempre
consigo serenidad y gozo. Serenidad,
porque se siente en presencia de Dios;
gozo, porque se ve rodeado de sus
dones. Un cristiano ast
verdaderamente es un personaje real,
un sacerdote santo de Dios.

Para lograr esta meta, hemos de
conducirnos movidos por Amor,
nunca como el que soporta el peso de
un castigo o una maldicion: todo
cuanto hacéis, sea de palabra o de
obra, hacedlo todo en nombre de
Nuestro Serior Jesucristo, dando por
medio de El gracias a Dios Padre. Y
asi terminaremos nuestro quehacer
con perfeccion, llenando el tiempo,
porque seremos instrumentos
enamorados de Dios, que advierten
toda la responsabilidad y toda la
confianza que el Sefior deposita
sobre sus hombros, a pesar de la
propia debilidad. En cada una de tus



actividades, porque cuentas con la
fortaleza de Dios, has de portarte
como quien se mueve
exclusivamente por Amor.

Pero no cerremos los ojos a la
realidad, conformandonos con una
vision ingenua, superficial, que nos
lleve a la idea de que nos aguarda un
camino facil, y que bastan para
recorrerlo unos propositos sinceros y
unos deseos ardientes de servir a
Dios. No lo dudéis: a lo largo de los
afos, se presentaran —quiza antes
de lo que pensamos— situaciones
particularmente costosas, que
exigiran mucho espiritu de sacrificio
y un mayor olvido de si mismo.
Fomenta entonces la virtud de la
esperanza y, con audacia, haz tuyo el
grito del Apdstol: en verdad, yo estoy
persuadido de que los sufrimientos de
la vida presente no son de comparar
con aquella gloria venidera que se ha
de manifestar en nosotros; medita
con seguridad y con paz: jqué serd el



Amor infinito de Dios vertido sobre
esta pobre criatura! Ha llegado la
hora, en medio de tus ocupaciones
ordinarias, de ejercitar la fe, de
despertar la esperanza, de avivar el
amor; es decir, de activar las tres
virtudes teologales, que nos
impulsan a desterrar enseguida, sin
disimulos, sin tapujos, sin rodeos, los
equivocos en nuestra conducta
profesional y en nuestra vida
interior.

Amados hermanos mios —de nuevo,
la voz de San Pablo—, estad firmesy
constantes, trabajando siempre mas y
mas en la obra del Sefior, pues que
sabéis que vuestro trabajo no quedarad
sin recompensa delante de Dios.
¢Veis? Es toda una trama de virtudes
la que se pone en juego al
desempefiar nuestro oficio, con el
propdasito de santificarlo: la fortaleza,
para perseverar en nuestra labor, a
pesar de las naturales dificultades y
sin dejarse vencer nunca por el



agobio; la templanza, para gastarse
sin reservas y para superar la
comodidad y el egoismo; la justicia,
para cumplir nuestros deberes con
Dios, con la sociedad, con la familia,
con los colegas; la prudencia, para
saber en cada caso qué es lo que
conviene hacer, y lanzarnos a la obra
sin dilaciones... Y todo, insisto, por
Amor, con el sentido vivo e
inmediato de la responsabilidad del
fruto de nuestro trabajo y de su
alcance apostolico.

Obras son amores, y no buenas
razones, reza el refran popular, y
pienso que es innecesario afiadir
nada mas.

Sefior, concédenos tu gracia. Abrenos
la puerta del taller de Nazaret, con el
fin de que aprendamos a
contemplarte a Ti, con tu Madre
Santa Maria, y con el Santo Patriarca
José —a quien tanto quiero y venero
—, dedicados los tres a una vida de



trabajo santo. Se removeran nuestros
pobres corazones, te buscaremos y te
encontraremos en la labor cotidiana,
que Tu deseas que convirtamos en
obra de Dios, obra de Amor.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-co/article/trabajo-de-
dios/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-de-dios/

	Trabajo de Dios (2)

