
opusdei.org

Trabajo y
contemplación (1)

Ser contemplativos es disfrutar
de la mirada de Dios. Por eso,
quien se sabe acompañado por
Él a lo largo del día, ve con
otros ojos las ocupaciones en
que se empeña. Texto editorial
sobre el trabajo.

10/09/2015

Quisiera que hoy, en nuestra
meditación, nos persuadiésemos
definitivamente de la necesidad de
disponernos a ser almas
contemplativas, en medio de la



calle, del trabajo, con una
conversación continua con nuestro
Dios, que no debe decaer a lo largo
del día. Si pretendemos seguir
lealmente los pasos del Maestro,
ése es el único camino[1].

Para quienes estamos llamados por
Dios a santificarnos en medio del
mundo, convertir el trabajo en
oración y tener alma contemplativa,
es el único camino, porque o
sabemos encontrar en nuestra vida
ordinaria al Señor, o no lo
encontraremos nunca[2].

Conviene que meditemos despacio
esta enseñanza capital de San
Josemaría. En este texto
consideraremos qué es la
contemplación; en otras ocasiones
nos detendremos en ahondar en la
vida contemplativa en el trabajo y en
las actividades de la vida ordinaria.

COMO EN NAZARET, COMO LOS
PRIMEROS CRISTIANOS



El descubrimiento de Dios en lo
ordinario de cada día, da al propio
quehacer su valor último y su
plenitud de sentido. La vida oculta de
Jesús en Nazaret, los años intensos
de trabajo y de oración, en los que
Jesucristo llevó una vida corriente
—como la nuestra, si queremos—,
divina y humana a la vez[3],
muestran que la tarea profesional, la
atención a la familia y las relaciones
sociales no son obstáculo para orar
siempre[4], sino ocasión y medio para
una vida intensa de trato con Dios,
hasta que llega un momento en el
que es imposible establecer una
diferencia entre trabajo y
contemplación.

Por esta senda de la contemplación
en la vida ordinaria, siguiendo las
huellas del Maestro, discurrió la vida
de los primeros cristianos: «cuando
pasea, conversa, descansa, trabaja o
lee, el creyente ora»[5], escribía un
autor del siglo II. Años más tarde San



Gregorio Magno atestigua, como un
ideal hecho realidad en numerosos
fieles, que «la gracia de la
contemplación no se da sí a los
grandes y no a los pequeños; sino
que muchos grandes la reciben, y
también muchos pequeños; y tanto
entre los que viven retirados como
entre las personas casadas. Luego, si
no hay estado alguno entre los fieles
que quede excluido de la gracia de la
contemplación, el que guarda
interiormente el corazón puede ser
ilustrado con esa gracia»[6].

El Magisterio de la Iglesia, sobre todo
a partir del Concilio Vaticano II, ha
recordado muchas veces esta
doctrina, tan importante para
quienes tenemos la misión de llevar
a Cristo a todas partes y transformar
el mundo con el espíritu cristiano.
«Las actividades diarias se presentan
como un precioso medio de unión
con Cristo, pudiendo convertirse en
materia de santificación, terreno de



ejercicio de las virtudes, diálogo de
amor que se realiza en las obras. El
espíritu de oración transforma el
trabajo y así resulta posible estar en
contemplación de Dios, aun
permaneciendo en las ocupaciones
más variadas»[7].

LA CONTEMPLACIÓN DE LOS
HIJOS DE DIOS

Enseña el Catecismo que «la
contemplación de Dios en su gloria
celestial es llamada por la Iglesia
"visión beatífica"»[8]. De esa
contemplación plena de Dios, propia
del Cielo, podemos tener un cierto
anticipo en esta tierra, una incoación
imperfecta[9] que, aunque sea de
orden diverso a la visión, es ya una
verdadera contemplación de Dios, así
como la gracia, siendo de distinto
orden que la gloria, es, no obstante,
una verdadera participación en la
naturaleza divina. Ahora vemos como
en un espejo, oscuramente; entonces



veremos cara a cara. Ahora conozco
de modo imperfecto, entonces
conoceré como soy conocido[10],
escribe San Pablo.

Esa contemplación de Dios como en
un espejo, durante la vida presente,
es posible gracias a las virtudes
teologales: a la fe y a la esperanza 
vivas, informadas por la caridad. La
fe, unida a la esperanza y vivificada
por la caridad, «nos hace gustar de
antemano el gozo y la luz de la visión
beatífica, fin de nuestro caminar
aquí abajo»[11].

La contemplación es un
conocimiento amoroso y gozoso de
Dios y de sus designios manifestados
en las criaturas, en la Revelación
sobrenatural, y plenamente en la
Vida, Pasión, Muerte y Resurrección
de Jesucristo nuestro Señor. «Ciencia
de amor»[12], la llama San Juan de la
Cruz. La contemplación es un claro
conocimiento de la verdad,



alcanzado no por un proceso de
razonamiento sino por una intensa
caridad[13].

La oración mental es un diálogo con
Dios. Me has escrito: "orar es
hablar con Dios. Pero, ¿de qué?" —
¿De qué? De El, de ti: alegrías,
tristezas, éxitos y fracasos,
ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,
¡flaquezas!: y hacimientos de
gracias y peticiones: y Amor y
desagravio. En dos palabras:
conocerle y conocerte:
"¡tratarse!"[14]. En la vida
espiritual, este trato con Dios tiende
a simplificarse conforme aumenta el
amor filial, lleno de confianza.
Sucede entonces que, con frecuencia,
ya no son necesarias las palabras
para orar, ni las exteriores ni las
interiores. Sobran las palabras,
porque la lengua no logra
expresarse; ya el entendimiento se



aquieta. No se discurre, ¡se mira!
[15].

Esto es la contemplación, un modo de
orar activo pero sin palabras, intenso
y sereno, profundo y sencillo. Un don
que Dios concede a quienes le buscan
con sinceridad, ponen toda el alma
en el cumplimiento de su Voluntad,
con obras, y tratan de moverse en su
presencia. Primero una jaculatoria,
y luego otra, y otra..., hasta que
parece insuficiente ese fervor,
porque las palabras resultan
pobres...: y se deja paso a la
intimidad divina, en un mirar a
Dios sin descanso y sin
cansancio[16]. Esto puede suceder,
como enseña San Josemaría, no sólo
en los ratos dedicados expresamente
a la oración, sino también mientras
realizamos con la mayor
perfección posible, dentro de
nuestras equivocaciones y
limitaciones, las tareas propias de



nuestra condición y de nuestro
oficio[17].

BAJO LA ACCIÓN DEL ESPÍRITU
SANTO

El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo
inhabitan en el alma en gracia[18]:
somos templos de Dios[19]. Se
quedan cortas las palabras para
expresar la riqueza del misterio de la
Vida de la Santísima Trinidad en
nosotros: el Padre que eternamente
engendra al Hijo, y que con el Hijo
espira al Espíritu Santo, vínculo de
Amor subsistente. Por la gracia de
Dios, tomamos parte en esa Vida
como hijos. El Paráclito nos une al
Hijo que ha asumido la naturaleza
humana para hacernos partícipes de
la naturaleza divina: al llegar la
plenitud de los tiempos, envió Dios a
su Hijo, nacido de mujer (...) a fin de
que recibiésemos la adopción de hijos.
Y, puesto que sois hijos, Dios envió a
nuestros corazones el Espíritu de su



Hijo, que clama: «¡Abbá, Padre!»[20].
Y en esta unión con el Hijo no
estamos solos sino que formamos un
cuerpo, el Cuerpo místico de Cristo,
al que todos los hombres están
llamados a incorporarse como
miembros vivos y a ser, como los
apóstoles, instrumentos para atraer a
otros, participando en el sacerdocio
de Cristo[21].

La vida contemplativa es la vida
propia de los hijos de Dios, vida de
intimidad con las Personas Divinas y
desbordante de afán apostólico. El
Paráclito infunde en nosotros la
caridad que nos permite alcanzar un
conocimiento de Dios que sin la
caridad es imposible, pues el que no
ama no conoce a Dios, porque Dios es
amor[22]. Quien más le ama mejor le
conoce, ya que ese amor —la caridad
sobrenatural— es una participación
en la infinita caridad que es el
Espíritu Santo[23], que todo lo
escruta, hasta las profundidades de



Dios. Pues ¿quién sabe lo que hay en el
hombre, sino el espíritu del hombre
que está en él? Así también, las cosas
de Dios nadie las ha conocido sino el
Espíritu de Dios[24].

Ese Amor, con mayúscula, instaura
en la vida del alma una estrecha
familiaridad con las Personas
Divinas, y un entendimiento de Dios
más agudo, más rápido, certero y
espontáneo, en profunda sintonía
con el Corazón de Cristo[25].
También en el plano humano
quienes se aman se comprenden con
más facilidad, y por eso San
Josemaría recurre a esa experiencia
para transmitir de algún modo lo que
es la contemplación de Dios; por
ejemplo, decía que en su tierra a
veces se decía: ¡mira cómo le
contempla!; y explicaba cómo ese
modo de decir se refería a una madre
que tenía a su hijo en brazos, a un
novio que miraba a su novia, a la



mujer que velaba al marido. Pues así
debemos contemplar al Señor.

Pero toda realidad humana, por
hermosa que sea, se queda en una
sombra de la contemplación que Dios
concede a las almas fieles. Si ya la
caridad sobrenatural supera en
altura, en calidad y en fuerza
cualquier amor simplemente
humano, ¿qué decir de los Dones del
Espíritu Santo, que nos permiten
dejarnos llevar dócilmente por Él?
Con el crecimiento de estos Dones —
Sabiduría, Entendimiento, Consejo,
Fortaleza, Ciencia, Piedad y Temor
filial— crece la connaturalidad o la
familiaridad con Dios y se despliega
todo el colorido de la vida
contemplativa.

En especial, por el Don de Sabiduría
—el primero y mayor de los Dones
del Espíritu Santo[26]— se nos otorga
no sólo conocer y asentir a las
verdades reveladas acerca de Dios y



de las criaturas, como es propio de la
fe, sino saborear esas verdades,
conocerlas con «un cierto sabor de
Dios»[27]. La Sabiduría —sapientia—
es una sapida scientia: un ciencia que
se gusta. Gracias a este Don no sólo
se cree en el Amor de Dios, sino que
se sabe de un modo nuevo[28]. Es un
saber al que sólo se llega con
santidad: y hay almas oscuras,
ignoradas, profundamente humildes,
sacrificadas, santas, con un sentido
sobrenatural maravilloso: Yo te
glorifico, Padre, Señor del Cielo y
de la tierra, porque has tenido
encubiertas estas cosas a los
sabios y prudentes, y las has
revelado a los pequeñuelos[29].
Con el Don de Sabiduría la vida
contemplativa se adentra en las 
profundidades de Dios[30]. En este
sentido San Josemaría nos invita a
meditar un texto de San Pablo, en
el que se nos propone todo un
programa de vida contemplativa —
conocimiento y amor, oración y



vida— (...): que Cristo habite por la
fe en vuestros corazones; y que
arraigados y cimentados en la
caridad, podáis comprender con
todos los santos, cuál sea la
anchura y la grandeza, la altura y
la profundidad del misterio; y
conocer también aquel amor de
Cristo, que sobrepuja todo
conocimiento, para que os llenéis
de toda la plenitud de Dios (Ef
3,17-19)[31].

Hemos de implorar al Espíritu Santo
el Don de Sabiduría junto con los
demás Dones, su séquito inseparable.
Son los regalos del Amor divino, las
joyas que el Paráclito entrega a
quienes quieren amar a Dios con
todo el corazón, con toda el alma, con
todas las fuerzas.

POR LA SENDA DE LA
CONTEMPLACIÓN

Cuanto mayor es la caridad, más
intensa es la familiaridad con Dios en



la que surge la contemplación. Hasta
la caridad más débil, como la de
quien se limita a no pecar
gravemente pero no busca cumplir
en todo la Voluntad de Dios,
establece una cierta conformidad
con la Voluntad divina. Sin embargo,
un amor que no busca amar más,
que no tiene el fervor de la piedad, se
parece más a la cortesía formal de un
extraño que al afecto de un hijo.
Quien se conformara con eso en su
relación con Dios, no pasaría de un
conocimiento de las verdades
reveladas insípido y pasajero, porque
quien se contenta con oír la palabra,
sin ponerla en práctica, es semejante
a un hombre que contempla la figura
de su rostro en su espejo: se mira, se
va, e inmediatamente se olvida de
cómo era[32].

Muy distinto es el caso de quien
desea sinceramente identificar en
todo su voluntad con la Voluntad de
Dios y, con la ayuda de la gracia,



pone los medios: la oración mental y
vocal, la participación en los
Sacramentos —la Confesión
frecuente y la Eucaristía—, el trabajo
y el cumplimiento fiel de los propios
deberes, la búsqueda de la presencia
de Dios a lo largo de día: el cuidado
del plan de vida espiritual junto con
una intensa formación cristiana.

El ambiente actual de la sociedad
conduce a muchos a vivir volcados
hacia fuera, con una permanente
ansia de poseer esto o aquello, de ir
de aquí para allá, de ver y mirar, de
moverse, de distraerse con
futilidades, quizá con el intento de
olvidar su vacío interior, la pérdida
del sentido trascendente de la vida
humana. A quienes hemos
descubierto la llamada divina a la
santidad y al apostolado, nos debe
suceder lo contrario. Cuanta más
actividad exterior, más vida para
adentro, más recogimiento interior,
buscando el diálogo con Dios



presente en el alma en gracia y
mortificando los afanes de la
concupiscencia de la carne, la
concupiscencia de los ojos y la
soberbia de la vida[33]. Para
contemplar a Dios es preciso limpiar
el corazón. Bienaventurados los
limpios de corazón, porque ellos verán
a Dios[34].

Pidamos a Nuestra Madre Santa
María que nos obtenga del Espíritu
Santo el don de ser contemplativos
en medio del mundo, don que
sobreabundó en su vida santísima.

Texto de: J. López.

[1] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
238.

[2] San Josemaría, Conversaciones, n.
114.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
56.



[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alejandría, Stromata,
7, 7.

[6] San Gregorio Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Juan Pablo II, Discurso al
Congreso «La grandeza de la vida
ordinaria», en el centenario del
nacimiento del Beato Josemaría, 12-
I-2002, n. 2.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1028.

[9] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; y
II-II, q. 4, a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12, 12. Cfr. 2 Cor 5, 7; 1 Jn 3,
2.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 163.



[12] San Juan de la Cruz, Noche
oscura, lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 180, a. 1, c y a.3,
ad 1.

[14] San Josemaría, Camino, n. 91.

[15] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 307.

[16] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 296.

[17] Ibidem.

[18] Cfr. Jn 14, 23.

[19] Cfr. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.

[21] Cfr. 1 Cor 12, 12-13, 27; Ef 2,
19-22; 4, 4.

[22] 1 Jn 4, 9.



[23] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. 
In Epist. ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.

[25] Cfr. Mt 11, 27.

[26] Cfr. Juan Pablo II, Alocución 9-
IV-1989.

[27] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cfr. Rm 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1 Cor 1, 10.

[31] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.

[33] 1 Jn 2, 16.

[34] Mt 5, 8.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/trabajo-
contemplacion-y-trabajo-1/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajo-contemplacion-y-trabajo-1/

	Trabajo y contemplación (1)

