
opusdei.org

Trabajar a
conciencia

A quien desea ser santo, no le
basta trabajar: debe trabajar
bien, empeñándose, aceptando
los fracasos, y aprendiendo a
vivir las virtudes -como la
paciencia o la caridad- en su
ocupación diaria. Nuevo texto
editorial sobre la santificación
del trabajo.

05/10/2015

Si queremos de veras santificar el
trabajo, hay que cumplir
ineludiblemente la primera



condición: trabajar, ¡y trabajar
bien!, con seriedad humana y
sobrenatural[1].

Ya hemos visto, en un artículo
precedente, que trabajar por un 
motivo sobrenatural es como el 
alma de la santificación del
trabajo[2]. Ahora nos detendremos a
considerar que la materia, por así
decir, a la que da vida ese alma es el
trabajo bien hecho, pues el motivo
sobrenatural, si es auténtico amor a
Dios y al prójimo, reclama
necesariamente que procuremos
llevar a cabo nuestra tarea lo mejor
posible.

De modo particular hemos de tener
presente que, según enseñó San
Josemaría, la santificación del
trabajo ordinario supone la buena
realización del trabajo mismo, la
perfección también humana, el buen
cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y sociales.

https://opusdei.org/art.php?p=34030
https://opusdei.org/art.php?p=34030


Es trabajar a conciencia, con sentido
de responsabilidad, con amor y
perseverancia, sin abandonos ni
ligerezas.

Para meditar con fruto esa
enseñanza del fundador del Opus
Dei, conviene observar que cuando
hablamos de "trabajar bien" nos
referimos ante todo a la actividad de
trabajar, no al resultado del trabajo.

Puede suceder que se trabaje bien y
sin embargo la tarea salga mal, ya
sea por una equivocación
involuntaria o por causas que no
dependen de uno mismo. En estos
casos –que se presentan a menudo–
aparece con claridad la diferencia
entre quien trabaja con sentido
cristiano y quien busca
principalmente el éxito humano.
Para el primero lo que tiene valor es,
ante todo, la misma actividad de
trabajar y, aunque no haya obtenido
un buen resultado, sabe que no se ha



perdido nada de lo que ha procurado
hacer bien por amor a Dios y afán de
corredimir con Cristo; por eso no se
rebela ante las contrariedades –
tratando de superarlas–, sino que ve
la posibilidad de unirse más a la Cruz
del Señor. En cambio, para el
segundo, todo se ha malogrado si no
ha salido bien. Evidentemente, quien
piense de este modo nunca
entenderá qué es santificar el
quehacer profesional.

Trabajar a conciencia es trabajar con
perfección humana por un motivo
sobrenatural. No es trabajar
humanamente bien y "después"
añadir un motivo sobrenatural. Es
algo más profundo. Es el amor a Dios
lo que debe llevar a un cristiano a
realizar con perfección su tarea,
porque no podemos ofrecer al
Señor algo que, dentro de las
pobres limitaciones humanas, no
sea perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los



mínimos detalles: Dios no acepta
las chapuzas. No presentaréis
nada defectuoso, nos amonesta la
Escritura Santa, pues no sería
digno de El (Lv 22, 20)[3].

Cuando se procura actuar de este
modo es normal que el trabajo salga
bien y se obtengan buenos
resultados. Más aún, es frecuente
que quien busca santificar el trabajo
destaque profesionalmente entre sus
iguales porque, el amor a Dios
impulsa a excederse gustosamente,
y siempre, en el deber y en el
sacrificio[4]. Pero no hay que
olvidar nunca –vale la pena
repetirlo– que Dios permite a veces
contradicciones y fracasos humanos
para que purifiquemos la intención y
participemos de la Cruz del Señor. Y
esto no significa que no se haya
trabajado bien y santificado esa
tarea.



VIRTUDES HUMANAS EN EL
TRABAJO

El trabajo bien hecho pone en
práctica las virtudes humanas
informadas por la caridad. Es toda
una trama de virtudes la que se
pone en juego al desempeñar
nuestro oficio, con el propósito de
santificarlo: la fortaleza, para
perseverar en nuestra labor, a
pesar de las naturales dificultades
y sin dejarse vencer nunca por el
agobio; la templanza, para gastarse
sin reservas y para superar la
comodidad y el egoísmo; la justicia,
para cumplir nuestros deberes con
Dios, con la sociedad, con la
familia, con los colegas; la
prudencia, para saber en cada caso
qué es lo que conviene hacer, y
lanzarnos a la obra sin dilaciones...
Y todo, insisto, por Amor[5].

Todas las virtudes humanas son
necesarias, porque forman un



entramado en el que los hilos se
refuerzan entre sí. Pero hay un
orden entre ellas: unos hilos que se
ponen antes que otros, lo mismo que
al tejer un tapiz.

Como la primera condición es
trabajar y trabajar bien, se
comprende que nuestro Fundador
destaque dos virtudes humanas –la
laboriosidad y la diligencia–, que
se confunden en una sola: en el
empeño por sacar partido a los
talentos que cada uno ha recibido
de Dios[6].

Como en la parábola del Evangelio, el
Señor nos ha otorgado los talentos
necesarios para cumplir la misión de
ponerle en la entraña de las
actividades humanas santificando la
profesión propia de cada uno. No es
lícito comportarse como el siervo 
malo y perezoso[7] que enterró el
talento recibido. Dios quiere que
hagamos rendir, por amor suyo, los



dones que nos ha dado. Y para esto
hay que trabajar con empeño y
constancia, con rigor, con calidad
humana, poniendo todo el esfuerzo
necesario.

La laboriosidad y la diligencia
inclinan juntas a afrontar el trabajo
que se debe hacer, no cualquier cosa
o lo que apetece, y a realizarlo cómo
y cuándo se debe. El que es
laborioso aprovecha el tiempo, que
no sólo es oro, ¡es gloria de Dios!
Hace lo que debe y está en lo que
hace, no por rutina, ni por ocupar
las horas, sino como fruto de una
reflexión atenta y ponderada. Por
eso es diligente. El uso normal de
esta palabra –diligente– nos evoca
ya su origen latino. Diligente viene
del verbo diligo, que es amar,
apreciar, escoger como fruto de
una atención esmerada y
cuidadosa. No es diligente el que se
precipita, sino el que trabaja con
amor, primorosamente[8].



Es preciso luchar contra la pereza,
vicio capital y madre de todos los
vicios[9]. Una de sus formas es la
tardanza en el cumplimiento de las
obligaciones[10]: aplazando lo que
cuesta y dando prioridad a otras
cosas que gustan más o exigen
menos esfuerzo. No dejes tu trabajo
para mañana[11], aconseja San
Josemaría, porque a veces, con
falsas excusas, somos demasiado
cómodos, nos olvidamos de la
bendita responsabilidad que pesa
sobre nuestros hombros, nos
conformamos con lo que basta
para salir del paso, nos dejamos
arrastrar por razonadas
sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanás y sus
aliados no se toman
vacaciones[12]. No servimos a Dios
con lealtad cuando nos puedan
señalar como vagos, informales,
frívolos, desordenados, perezosos,
inútiles...[13].



El quehacer profesional es campo
para el ejercicio de todas las virtudes
humanas, imitando el ejemplo de los
años de Jesús en Nazaret. El orden y
la serenidad, la alegría y el
optimismo, la reciedumbre y la
constancia, la lealtad, la humildad y
la mansedumbre, la magnanimidad y
todas las demás virtudes que aquí no
es posible ni siquiera mencionar,
hacen del trabajo profesional terreno
fecundo que se llena de frutos con la
lluvia de la gracia.

Sin la lucha para practicar
diariamente estas virtudes es fácil
caer en el error de quienes se
consideran cristianos "practicantes"
porque asisten a unos actos de culto
y recitan unas oraciones, pero dejan
que su vida profesional discurra, más
o menos descaradamente, al margen
de la moral cristiana, con faltas de
justicia, de veracidad, de honradez...



Una labor de este género no es
agradable a Dios, y no puede decirse
que esté bien hecha, ni santificada,
aunque obtenga resultados brillantes
a los ojos humanos y destaque por su
perfección técnica en algunos
aspectos. San Josemaría ha enseñado
siempre a poner en práctica la fe –¡a
encarnarla!– en el trabajo
profesional, con unidad de vida. Y
esto se logra mediante las virtudes
humanas informadas por la caridad.

Sin la caridad, el esfuerzo humano
no basta para santificar el trabajo,
porque la caridad –el amor
sobrenatural a Dios y a las almas– es
la esencia de la santidad. Un
cristiano que sea muy eficaz, si falta
a la caridad no santifica su trabajo.
En realidad tampoco puede decirse
que trabaje muy bien, porque la
caridad va dentro de las virtudes, y
su falta se manifiesta antes o después
en la quiebra de éstas: en injusticias,
en odios, en ira, en envidia...



El amor a Dios no es un sentimiento
inoperante. Es el acto de la virtud
teologal de la caridad que, junto con
la fe y la esperanza, debe gobernar la
realidad concreta de la vida de un
hijo de Dios mediante el ejercicio de
las virtudes humanas. Sólo así
podemos identificarnos a Cristo,
perfecto Dios y perfecto Hombre.

COSAS PEQUEÑAS

Las virtudes cristianas se
manifiestan y se desarrollan en la
actividad profesional
ordinariamente a través de cosas
pequeñas. La misma laboriosidad,
que de algún modo es la condición de
las demás virtudes en el trabajo, no
consiste sólo en trabajar mucho,
porque no hay que olvidar que a
fuerza de descuidar detalles,
pueden hacerse compatibles
trabajar sin descanso y vivir como
un perfecto comodón[14].



Esta virtud puede perder su genuino
valor si se descuida la lucha en
aquellos detalles de orden a los que
quizá no se siente inclinación, o de
puntualidad al comenzar y terminar
el trabajo, o se posterga la atención a
la familia, o se desatienden las
iniciativas apostólicas con la excusa
de que el trabajo absorbe casi todas
las energías. El cuidado de las cosas
pequeñas protege de este peligro
porque custodia la rectitud de
intención, ya que muchos detalles
sólo brillan ante Dios.

La santidad no consiste en hacer
cosas cada día más difíciles, decía
San Josemaría, sino en hacerlas cada
día con más amor. El secreto para
realizar cada día mejor el trabajo son
las cosas pequeñas: detalles que
están al alcance de un hijo de Dios y
que dan un remate de perfección a
nuestra actividad.



Otra cosa distinta es el
"perfeccionismo", el defecto de
buscar como fin la perfección por la
perfección en el resultado exterior
del trabajo. Este defecto encierra una
deformación de las virtudes
humanas, muestra que se ha perdido
la visión de conjunto, el sentido de la
prudencia que dicta a veces que lo
mejor es enemigo de lo bueno, porque
pretender lo mejor llevaría a
descuidar otras exigencias del
trabajo bien hecho, como acabarlo en
el plazo oportuno. El perfeccionismo
es un sucedáneo de la perfección,
que revela amor propio y
complacencia vana, y es preciso
combatirlo con el realismo de la
humildad cristiana que sabe
reconocer las propias limitaciones y
confiar en Dios.

Él ha creado todo por amor, y sus
obras son perfectas: Dei perfecta sunt
opera[15]. Nuestro trabajo es una 
participación en la obra



creadora[16], y ha de ser también
perfecto, en lo que depende de
nuestras fuerzas, con la gracia de
Dios.

El cuidado de las cosas pequeñas
caracteriza el modo divino de
trabajar de un hijo de Dios, porque
manifiesta la perfección del amor. Y
es fundamental llegar a ser
contemplativos en el trabajo, porque
así como Dios creó y vio que era
bueno[17] –contempló el reflejo de su
Amor y Verdad en lo que había
creado– análogamente, con la
infinita distancia que comporta aquí
la analogía, nuestro trabajo será 
bueno y medio de contemplación si
es una tarea no sólo acabada hasta el
detalle, sino llevada a cabo con
rectitud moral. Así el trabajo será
oración. Oración contemplativa, pues
un trabajo realizado con perfección,
poniendo amor en las cosas
pequeñas, permite descubrir ese 
algo divino que en los detalles se



encierra[18]. Por eso, concluía
nuestro Padre, cuando un cristiano
desempeña con amor lo más
intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios[19].

APRENDER A TRABAJAR BIEN

El panorama maravilloso que se abre
ante nuestros ojos ha de ser puesto
por obra en nuestra vida. No basta
querer hacer el bien, sino que hay
que saber hacerlo[20]. Servir a Dios
y a los demás con nuestro trabajo,
requiere preparación, competencia
no sólo técnica sino moral, humana y
cristiana.

Para servir, servir, son unas
palabras que San Josemaría quería
grabar en nuestros corazones con el
fin de que no olvidásemos que no
basta la "buena voluntad" para ser
un buen médico o una buena ama de
casa, sino que se requieren
conocimientos y virtudes. No creo



en la rectitud de intención de
quien no se esfuerza en lograr la
competencia necesaria, con el fin
de cumplir debidamente las tareas
que tiene encomendadas[21].

La "formación profesional" para
santificar el trabajo no consiste sólo
en unos conocimientos teóricos
previos. Se necesita mucho más
como se ha dicho antes: hacen falta
virtudes humanas informadas por la
caridad. Por este motivo,
principalmente, la formación
profesional dura toda la vida, y se
mejora día a día poniendo empeño
en crecer en las virtudes cristianas. 
No basta el afán de poseer esas
virtudes: es preciso aprender a
practicarlas. Discite benefacere (Is
1, 17), aprended a hacer el bien.
Hay que ejercitarse habitualmente
en los actos correspondientes –
hechos de sinceridad, de
veracidad, de ecuanimidad, de
serenidad, de paciencia–, porque



obras son amores, y no cabe amar
a Dios sólo de palabra, sino con
obras y de verdad (1 Jn 3, 18)[22].

Cauce estupendo para esta formación
es la dirección espiritual personal. Si
sabemos abrir el alma de par en par,
podremos recibir consejos certeros –
a veces indicaciones sobre deberes
morales o de conciencia–, porque el
Espíritu Santo da su luz y su gracia a
través de ese medio. También hemos
de estar dispuestos a recibir esta
formación en el mismo lugar de
trabajo, sabiendo aprovechar las
observaciones de quienes nos
rodean. Se requiere para esto
humildad, sencillez para admitir las
propias limitaciones y para dejarse
ayudar evitando la suficiencia, la
presunción y la vanidad.

ILUSIÓN PROFESIONAL

Una disposición interior muy
conveniente para aprender a
trabajar es la ilusión profesional.



Pero es importante tener una idea
justa, elevada, de lo que debe ser esta
ilusión en un cristiano, para no
reducirla a una simple inclinación
natural.

En rigor es el anhelo de servir a Dios
y a los demás con nuestro trabajo, el
deseo de contribuir con la propia
actividad profesional al progreso
humano orientándolo con sentido
cristiano, y a empapar así la sociedad
con el espíritu de Cristo. Esta es la
médula de la ilusión profesional de
un hijo de Dios, que despierta el
interés humano por la tarea que se
realiza y lo alimenta desde la raíz
con una savia de esperanza
sobrenatural que mantiene vivo el
empeño de convertir la prosa
diaria en endecasílabos, en verso
heroico[23].

Las actividades más ordinarias no
son ya un monótono sucederse de
acciones que se repiten, como no lo



fueron en la vida de Jesús, María y
José en Nazaret. Se descubre una
nueva dimensión en nuestras tareas,
y se goza con la presencia de Dios
que las aprueba, acogiendo la
ofrenda del trabajo bien hecho.

Para un hijo de Dios, la ilusión
profesional no es un gusto o un
capricho. Es la ilusión de realizar el
trabajo que Dios quiere para que se
santifique y dé fruto. Por esto hay
una vocación profesional, que es
parte importante de la vocación
divina. Pero ese querer de Dios se
descubre no sólo por las
inclinaciones y aptitudes –que
ciertamente cuentan–, sino también
por las circunstancias en las que
cada uno se encuentra por
Providencia divina, y concretamente
por los deberes que ha de cumplir y
los servicios que de hecho puede
prestar.



Todo este conjunto de factores
configura la vocación profesional, y
se llama "vocación" porque
efectivamente representa una
llamada de Dios a elegir, de acuerdo
con las circunstancias personales, la
actividad profesional más
conveniente como materia de
santificación y apostolado.

En este marco se ve cuán lejos de la
ilusión profesional esté esa patología
que suele llamarse profesionalitis. Lo
primero es el amor al trabajo como
medio de santificación y apostolado;
lo segundo es la esclavitud a un ídolo
que se ha puesto como fin. Y esto
último puede suceder sin haberlo
pretendido expresamente, por haber
descuidado rectificar la intención y
haberse movido en la práctica por
metas terrenas poniendo en el
triunfo la propia complacencia.

San Josemaría advierte de este
peligro: coloca los quehaceres



profesionales en su sitio:
constituyen exclusivamente
medios para llegar al fin; nunca
pueden tomarse, ni mucho menos,
como lo fundamental. ¡Cuántas
"profesionalitis" impiden la unión
con Dios![24]. Aprender a trabajar
bien es también aprender a poner el
trabajo en su sitio, un sitio tan
importante como el de eje de la
santificación en la vida ordinaria,
pero siempre un medio.

* * *

A lo buenos profesionales se les
conoce por su trabajo. A San José
todos le conocían como el artesano, y
a Jesús como el hijo del artesano, 
fabri filius[25], y artesano Él
mismo[26]. No nos ha quedado el
resultado de su trabajo, ninguno de
los enseres que fabricaron, con
calidad, con la perfección que
permitían las herramientas,
trabajando con esfuerzo, orden,



alegría..., mientras Santa María se
ocupaba con el mismo espíritu de las
tareas del hogar. Nos ha quedado en
cambio el amor redentor de Jesús en
ese quehacer, y el de María y José
unidos al suyo con un solo corazón.
Ésta es la esencia de la santificación
del trabajo.

-----------------------------------------

[1] Forja, n. 698.

[2] Cfr. Camino, n. 359.

[3] Amigos de Dios, n. 55.

[4] Surco, n. 527.

[5] Amigos de Dios, n. 72.

[6] Ibidem, n. 81.

[7] Mt 25, 26.

[8] Amigos de Dios, n. 81.



[9] Surco, n. 505. Cfr. Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 1866.

[10] Santo Tomás de Aquino, S.Th., II-
II, q. 54, a. 2, ad 1.

[11] Camino, n. 15.

[12] Amigos de Dios, n. 62.

[13] Ibidem.

[14] Surco, n. 494.

[15] Dt 32, 4 (Vg).

[16] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2427.

[17] Gn 1, 10 ss.

[18] Conversaciones, n. 116.

[19] Ibidem, n. 116.

[20] Es Cristo que pasa, n. 50.

[21] Ibidem.



[22] Amigos de Dios, n. 91.

[23] Es Cristo que pasa, n. 50.

[24] Surco, n. 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cfr. Mc 6, 3.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/trabajar-a-
conciencia/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/trabajar-a-conciencia/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajar-a-conciencia/
https://opusdei.org/es-co/article/trabajar-a-conciencia/

	Trabajar a conciencia

