
opusdei.org

Tema 22. La
Eucaristía (II)

La Santa Misa hace presente en
el hoy de la celebración
litúrgica de la Iglesia el único
sacrificio de nuestra redención.
Es verdadero y propio sacrificio
por su relación directa —de
identidad sacramental— con el
sacrificio único, perfecto y
definitivo de la Cruz. Los fieles
pueden y deben participar en la
oferta del sacrificio eucarístico.
El deseo de recibir la Santa
Comunión debería estar
siempre presente en los
cristianos.



01/10/2022

Sumario

• La dimensión sacrificial de la Santa
Misa

• La Eucaristía, sacrificio de Cristo y
de la Iglesia

• Fines y frutos de la Santa Misa

• La Eucaristía, Banquete Pascual de
la Iglesia

• Disposiciones para recibir la
Sagrada Comunión

• Efectos de la Sagrada Comunión

• El culto a la Eucaristía fuera de la
Santa Misa

• Bibliografía básica



La dimensión sacrificial de la
Santa Misa

La Santa Misa es sacrificio en un
sentido propio y singular, “nuevo”
respecto a los sacrificios de las
religiones naturales y a los sacrificios
rituales del Antiguo Testamento: es 
sacrificio porque la Santa Misa re-
presenta (= hace presente), en el hoy
de la celebración litúrgica de la
Iglesia, el único sacrificio de nuestra
redención, porque es su memorial y
aplica su fruto (cf. Catecismo,
1362-1367).

La Iglesia cada vez que celebra la
Eucaristía está llamada a acoger el
don que Cristo le ofrece y, por tanto,
a participar en el sacrificio de su
Señor, ofreciéndose con Él al Padre
por la salvación del mundo. Se
puede, por tanto, afirmar que la
Santa Misa es sacrificio de Cristo y de
la Iglesia.



Veamos con más detenimiento estos
dos aspectos del Misterio Eucarístico.

Como acabamos de decir, la Santa
Misa es verdadero y propio sacrificio
por su relación directa —de
identidad sacramental— con el
sacrificio único, perfecto y definitivo
de la Cruz[1]. Esta relación fue
instituida por Jesucristo en la Última
Cena, cuando entregó a los Apóstoles,
bajo las especies del pan y del vino, 
su Cuerpo ofrecido en sacrificio y su
Sangre derramada en remisión de los
pecados, anticipando en el rito
memorial lo que aconteció
históricamente, poco tiempo
después, sobre el Gólgota. Desde
entonces la Iglesia, bajo la guía y la
virtud del Espíritu Santo, no cesa de
cumplir el mandato de reiteración
que Jesucristo dio a sus discípulos:
«Haced esto en memoria mía [como
memorial mío] (Lc 22,19; 1 Co
11,24-25). De este modo
“anuncia” (hace presente con la



palabra y el sacramento) “la muerte
del Señor” (es decir, su sacrificio: cf.
Ef 5,2; Heb 9,26), “hasta que El
vuelva” (por tanto, su resurrección y
ascensión gloriosa) (cf. 1 Co 11,26).

Este anuncio, esta proclamación
sacramental del Misterio Pascual del
Señor, es de una particular eficacia,
pues no sólo se representa in signo, o 
in figura, el sacrificio redentor de
Cristo, sino también se hace
verdaderamente presente: se
presencializa su Persona y el evento
salvífico conmemorado. El Catecismo
de la Iglesia Católica lo expresa del
siguiente modo: «La Eucaristía es el
memorial de la Pascua de Cristo, la
actualización y la ofrenda
sacramental de su único sacrificio, en
la liturgia de la Iglesia que es su
Cuerpo» (n. 1362).

Por tanto, cuando la Iglesia celebra la
Eucaristía, por la consagración del
pan y del vino en el Cuerpo y en la



Sangre de Cristo, se hace presente la
misma Víctima del Gólgota, ahora
gloriosa; el mismo Sacerdote,
Jesucristo; el mismo acto de oferta
sacrificial (la oferta primordial de la
Cruz) inseparablemente unido a la
presencia sacramental de Cristo;
oferta siempre actual en Cristo
resucitado y glorioso[2]. Sólo cambia
la manifestación externa de esta
entrega: en el Calvario, mediante la
pasión y muerte de Cruz; en la Misa,
a través del memorial-sacramento: la
doble consagración del pan y del
vino en el contexto de la Plegaria
Eucarística (imagen sacramental de
la inmolación de la Cruz).

La Eucaristía, sacrificio de Cristo y
de la Iglesia

La Santa Misa es sacrificio de Cristo y
de la Iglesia, porque cada vez que se
celebra el Misterio Eucarístico, ella,
la Iglesia, participa en el sacrificio de
su Señor, entrando en comunión con



Él —con su oferta sacrificial al Padre
— y con los bienes de la redención
que Él nos ha obtenido. Toda la
Iglesia ofrece y es ofrecida en Cristo
al Padre por el Espíritu Santo. Así lo
afirma la tradición viva de la Iglesia,
tanto en los textos de la liturgia como
en las enseñanzas de los Padres y del
Magisterio (cf. Catecismo, 1368-1370).
El fundamento de esta doctrina se
encuentra en el principio de unión y
cooperación entre Cristo y los
miembros de su Cuerpo, claramente
expuesto por el Concilio Vaticano II:
«En esta obra tan grande, por la que
Dios es perfectamente glorificado y
los hombres santificados, Cristo
asocia siempre consigo a su
amadísima Esposa la Iglesia» (SC 7).

La participación de la Iglesia —el
Pueblo de Dios, jerárquicamente
estructurado— en la oferta del
sacrificio eucarístico, está legitimada
por el mandato de Jesús: «Haced esto
en conmemoración mía [como



memorial mío]», y se refleja en la
fórmula litúrgica «memores...
offerimus… [tibi Pater]… gratias
agentes… hoc sacrificium»,
frecuentemente utilizada en las
Plegarias Eucarísticas de la Iglesia
Antigua[3], e igualmente presente en
las actuales Plegarias Eucarísticas[4].

Como testimonian los textos de la
liturgia eucarística, los fieles no son
simples espectadores de un acto de
culto realizado por el sacerdote
celebrante; todos ellos pueden y
deben participar en la oferta del
sacrificio eucarístico, porque en
virtud del bautismo han sido
incorporados a Cristo y forman parte
de la «estirpe elegida, del sacerdocio
real, de la nación santa, del Pueblo
que Dios ha adquirido» (1 Pt 2,9); es
decir, del nuevo Pueblo de Dios en
Cristo, que Él mismo sigue reuniendo
en torno a sí, para que de un confín
al otro de la tierra ofrezca a su
nombre un sacrificio perfecto (cf.



Mal 1,10-11). Ofrecen no sólo el culto
espiritual del sacrificio de las propias
obras y de su entera existencia, sino
también —en Cristo y con Cristo— la
Víctima pura, santa e inmaculada.
Todo esto comporta el ejercicio del
sacerdocio común de los fieles en la
Eucaristía.

La Iglesia, en unión con Cristo, no
sólo ofrece el sacrificio eucarístico,
sino también es ofrecida en Él, pues
como Cuerpo y Esposa está
inseparablemente unida a su Cabeza
y a su Esposo.

La misma liturgia eucarística no deja
de expresar la participación de la
Iglesia, bajo el influjo del Espíritu
Santo, en el sacrificio de Cristo:
«Dirige tu mirada sobre la ofrenda de
tu Iglesia, y reconoce en ella la
Víctima por cuya inmolación quisiste
devolvernos tu amistad, para que,
fortalecidos con el Cuerpo y la
Sangre de tu Hijo y llenos de su



Espíritu Santo, formemos en Cristo
un solo Cuerpo y un solo Espíritu.
Que Él nos transforme en ofrenda
permanente...»[5]. De modo semejante
se pide en la Plegaria Eucarística IV:
«Dirige tu mirada sobre esta Víctima
que Tú mismo has preparado a tu
Iglesia, y concede a cuantos
compartimos este Pan y este Cáliz,
que, congregados en un solo Cuerpo
por el Espíritu Santo, seamos en
Cristo Víctima viva para alabanza de
tu gloria».

La participación de los fieles consiste
ante todo en unirse interiormente al
sacrificio de Cristo, hecho presente
sobre el altar gracias al ministerio
del sacerdote celebrante.

La doctrina que hemos enunciado
tiene una importancia fundamental
para la vida cristiana. Todos los fieles
están llamados a participar en la
Santa Misa poniendo en ejercicio su
sacerdocio real, es decir, con la



intención de ofrecer la propia vida
sin mancha de pecado al Padre, con
Cristo, Víctima inmaculada, en
sacrificio espiritual-existencial,
restituyéndole con amor filial y en
acción de gracias todo lo que de Él
han recibido.

Los fieles deben procurar que la
Santa Misa sea realmente centro y
raíz de su vida interior[6], ordenando
hacia ella todo su día, el trabajo y
todas sus acciones. Esta es una
manifestación capital del “alma
sacerdotal”.

Fines y frutos de la Santa Misa

La Santa Misa, en cuanto es re-
presentación sacramental del
sacrificio de Cristo, tiene los mismos
fines que el sacrificio de la Cruz[7].
Estos fines son: el fin latréutico
(alabar y adorar a Dios Padre, por el
Hijo, en el Espíritu Santo); el fin
eucarístico (dar gracias a Dios por la
creación y la redención); el



propiciatorio (desagraviar a Dios por
nuestros pecados); y el impetratorio
(pedir a Dios sus dones y sus gracias).
Esto se expresa en las diversas
oraciones que forman parte de la
celebración litúrgica de la Eucaristía,
especialmente en el Gloria, en el
Credo, en las diversas partes de la
Anáfora o Plegaria Eucarística
(Prefacio, Sanctus, Epíclesis,
Anámnesis, Intercesiones, Doxología
final), en el Padre Nuestro, y en las
oraciones propias de cada Misa:
Oración Colecta, Oración sobre las
ofrendas, Oración después de la
Comunión.

Por frutos de la Misa se entienden los
efectos que la virtud salvífica de la
Cruz, hecha presente en el sacrificio
eucarístico, genera en los hombres
cuando la acogen libremente, con fe,
esperanza y amor al Redentor. Estos
frutos comportan esencialmente un
crecimiento en la gracia santificante
y una más intensa conformación



existencial con Cristo, según el modo
específico que la Eucaristía nos
ofrece.

Tales frutos de santidad no se
determinan idénticamente en todos
los que participan en el sacrificio
eucarístico; serán mayores o
menores según la inserción de cada
uno en la celebración litúrgica y en la
medida de su fe y devoción. Por
tanto, participan de manera diversa
de los frutos de la Santa Misa: toda la
Iglesia; el sacerdote que celebra y los
que, unidos con él, concurren a la
celebración eucarística; los que, sin
participar a la Misa, se unen
espiritualmente al sacerdote que
celebra; y aquellos por quienes la
Misa se aplica, que pueden ser vivos
o difuntos[8].

Cuando un sacerdote recibe una
oferta para que aplique los frutos de
la Misa por una intención, queda
gravemente obligado a hacerlo[9].



La Eucaristía, Banquete Pascual de
la Iglesia

«La Eucaristía es el Banquete Pascual
porque Cristo, realizando
sacramentalmente su Pascua [el paso
de este mundo al Padre a través de
su pasión, muerte, resurrección y
ascensión gloriosa[10]], nos entrega su
Cuerpo y su Sangre, ofrecidos como
comida y bebida, y nos une con Él y
entre nosotros en su
sacrificio» (Compendio,287).

«La Misa es, a la vez e
inseparablemente, el memorial
sacrificial en que se perpetúa el
sacrificio de la cruz, y el banquete
sagrado de la comunión en el Cuerpo
y la Sangre del Señor. Pero la
celebración del sacrificio eucarístico
está totalmente orientada hacia la
unión íntima de los fieles con Cristo
por medio de la comunión. Comulgar
es recibir a Cristo mismo que se



ofrece por nosotros» (Catecismo,
1382).

La Santa Comunión, ordenada por
Cristo («tomad y comed…, bebed
todos de él…»: Mt 26,26-28; cf. Mc
14,22-24; Lc 22,14-20; 1 Co 11,23-26),
forma parte de la estructura
fundamental de la celebración de la
Eucaristía. Sólo cuando Cristo es
recibido por los fieles como alimento
de vida eterna alcanza plenitud de
sentido su hacerse alimento para los
hombres, y se cumple el memorial
por Él instituido[11]. Por esto la Iglesia
recomienda vivamente la comunión
sacramental a todos aquellos que
participen en la celebración
eucarística y posean las debidas
disposiciones para recibir
dignamente el Santísimo
Sacramento[12].

Cuando Jesús prometió la Eucaristía
afirmó que este alimento no es sólo
útil, sino necesario: es una condición



de vida para sus discípulos. «En
verdad, en verdad os digo que, si no
coméis la carne del Hijo del Hombre
y no bebéis su sangre, no tendréis
vida en vosotros» (Jn 6,53).

Comer es una necesidad para el
hombre. Y, como el alimento natural
mantiene al hombre en vida y le da
fuerzas para caminar en este mundo,
de modo semejante la Eucaristía
mantiene en el cristiano la vida en
Cristo, recibida con el bautismo, y le
da fuerzas para ser fiel al Señor en
esta tierra, hasta la vuelta al Padre
del Cielo. La Comunión, por tanto, no
es un elemento que puede ser
añadido arbitrariamente a la vida
cristiana; no es necesaria sólo para
algunos fieles especialmente
comprometidos en la misión de la
Iglesia, sino que es una necesidad
vital para todos: puede vivir en Cristo
y difundir su Evangelio sólo quien se
nutre de la vida misma de Cristo.



El deseo de recibir la Santa
Comunión debería estar siempre
presente en los cristianos, como
permanente debe ser la voluntad de
alcanzar el fin último de nuestra
vida. Este deseo de recibir la
Comunión, explícito o al menos
implícito, es necesario para alcanzar
la salvación.

Además, la recepción de hecho de la
Comunión es necesaria, con
necesidad de precepto eclesiástico,
para todos los cristianos que tienen
uso de razón: «La Iglesia obliga a los
fieles […] a recibir al menos una vez
al año la Eucaristía, si es posible en
tiempo pascual preparados por el
sacramento de la
Reconciliación» (Catecismo, 1389).
Este precepto eclesiástico no es más
que un mínimo, que no siempre será
suficiente para desarrollar una
auténtica vida cristiana. Por eso la
misma Iglesia «recomienda
vivamente a los fieles recibir la santa



Eucaristía los domingos y los días de
fiesta, o con más frecuencia aún,
incluso todos los días» (Catecismo,
1389).

El ministro ordinario de la Santa
Comunión es el obispo, el presbítero
y el diácono[13]. Ministro
extraordinario permanente es el
acólito[14]. Pueden ser ministros
extraordinarios de la comunión otros
fieles a los que el Ordinario del lugar
haya dado la facultad de distribuir la
Eucaristía, cuando se juzgue
necesario para la utilidad pastoral de
los fieles y no estén presentes un
sacerdote, un diácono o un acólito
disponibles[15].

«No está permitido que los fieles
tomen la hostia consagrada ni el cáliz
sagrado “por sí mismos, ni mucho
menos que se lo pasen entre sí de
mano en mano”»[16]. A propósito de
esta norma es oportuno considerar
que la Comunión tiene valor de signo



sagrado; este signo debe manifestar
que la Eucaristía es un don de Dios al
hombre; por esto, en condiciones
normales, se deberá distinguir, en la
distribución de la Eucaristía, entre el
ministro que dispensa el Don,
ofrecido por el mismo Cristo, y el
sujeto que lo acoge con gratitud, en la
fe y en el amor.

Disposiciones para recibir la
Sagrada Comunión

Para comulgar dignamente es
necesario estar en gracia de Dios.
«Quien come el Pan y bebe el Cáliz
del Señor indignamente —proclama
San Pablo—, será reo del Cuerpo y de
la Sangre del Señor. Examínese, pues
el hombre a sí mismo; y entonces
coma del Pan y beba del Cáliz; pues
el que sin discernir come y bebe el
Cuerpo del Señor, se come y bebe su
propia condenación» (1 Cor
11,27-29). Por tanto, nadie debe
acercarse a la Sagrada Eucaristía con



conciencia de pecado mortal por
muy contrito que le parezca estar,
sin preceder la confesión
sacramental (cf. Catecismo, 1385)[17].

Para comulgar fructuosamente se
requiere, además de estar en gracia
de Dios, un serio empeño por recibir
al Señor con la mayor devoción
actual posible: preparación (remota y
próxima); recogimiento; actos de
amor y de reparación, de adoración,
de humildad, de acción de gracias,
etc.

Disposiciones del cuerpo:

—La reverencia interior ante la
Sagrada Eucaristía se debe reflejar
también en las disposiciones del
cuerpo. La Iglesia prescribe el ayuno.
Para los fieles de rito latino el ayuno
consiste en abstenerse de todo
alimento o bebida (excepto el agua o
medicinas) una hora antes de
comulgar (cf. CIC, can. 919 § 1).
También se debe procurar la



limpieza del cuerpo, el modo de
vestir adecuado, los gestos de
veneración que manifiestan el
respeto y el amor al Señor, presente
en el Santísimo Sacramento, etc. (cf. 
Catecismo, 1387)

—El modo tradicional de recibir la
Sagrada Comunión en el rito latino —
fruto de la fe, del amor y de la piedad
plurisecular de la Iglesia— es de
rodillas y en la boca. Los motivos que
dieron lugar a esta piadosa y
antiquísima costumbre, siguen
siendo plenamente válidos. También
se puede comulgar de pie y, en
algunas diócesis del mundo, está
permitido — nunca impuesto—
recibir la comunión en la mano[18].

El precepto de la comunión
sacramental obliga a partir del uso
de razón. Conviene preparar muy
bien y no retrasar la Primera
Comunión de los niños: «Dejad que
los niños se acerquen a Mí y no se lo



impidáis, porque de éstos es el Reino
de Dios» (Mc 10,14)[19].

Para poder recibir la primera
Comunión, se requiere que el niño
tenga conocimiento, según su
capacidad, de los principales
misterios de la fe, y que sepa
distinguir el Pan eucarístico del pan
común. «Los padres en primer lugar,
y quienes hacen sus veces, así como
también el párroco, tiene obligación
de procurar que los niños que han
llegado al uso de razón se preparen
convenientemente y se nutran
cuanto antes, previa confesión
sacramental, con este alimento
divino» (CIC, can. 914).

Efectos de la Sagrada Comunión

Lo que el alimento produce en el
cuerpo para el bien de la vida física,
lo produce en el alma la Eucaristía,
de un modo infinitamente más
sublime, en bien de la vida espiritual.
Pero mientras el alimento se



convierte en nuestra substancia
corporal, al recibir la Sagrada
Comunión, somos nosotros los que
nos convertimos en Cristo: «No me
convertirás tú en ti, como la comida
en tu carne, sino que tú te cambiarás
en Mí»[20]. Mediante la Eucaristía la
nueva vida en Cristo, iniciada en el
creyente con el bautismo (cf. Rm
6,3-4; Gal 3,27-28), puede
consolidarse y desarrollarse hasta
alcanzar su plenitud (cf. Ef 4,13),
permitiendo al cristiano llevar a
término el ideal enunciado por san
Pablo: «Vivo, pero no yo, sino que es
Cristo quien vive en mí» (Gal 2,20)[21].

Por tanto, la Eucaristía nos configura
con Cristo, nos hace partícipes del ser
y de la misión del Hijo, nos identifica
con sus intenciones y sentimientos,
nos da la fuerza para amar como
Cristo nos pide (cf. Jn 13,34-35), para
encender a todos los hombres y
mujeres de nuestro tiempo con el
fuego del amor divino que Él vino a



traer a la tierra (cf. Lc 12,49). Todo
esto debe manifestarse
efectivamente en nuestra vida: «Si
hemos sido renovados con la
recepción del cuerpo del Señor,
hemos de manifestarlo con obras.
Que nuestras palabras sean
verdaderas, claras, oportunas; que
sepan consolar y ayudar, que sepan,
sobre todo, llevar a otros la luz de
Dios. Que nuestras acciones sean
coherentes, eficaces, acertadas: que
tengan ese bonus odor Christi (2 Co
2,15), el buen olor de Cristo, porque
recuerden su modo de comportarse y
de vivir»[22].

Dios, por la Sagrada Comunión,
acrecienta la gracia y las virtudes,
perdona los pecados veniales y la
pena temporal, preserva de los
pecados mortales y concede
perseverancia en el bien: en una
palabra, estrecha los lazos de unión
con Él (cf. Catecismo, 1394-1395).
Pero la Eucaristía no ha sido



instituida para el perdón de los
pecados mortales; esto es lo propio
del sacramento de la Confesión (cf. 
Catecismo, 1395).

La Eucaristía causa la unidad de
todos los fieles cristianos en el Señor,
es decir, la unidad de la Iglesia,
Cuerpo Místico de Cristo (cf. 
Catecismo, 1396).

La Eucaristía es prenda o garantía de
la gloria futura, es decir, de la
resurrección y de la vida eterna y
feliz junto a Dios, Uno y Trino, a los
Ángeles y a todos los santos. (cf. 
Catecismo, 1419).

El culto a la Eucaristía fuera de la
Santa Misa

La fe en la presencia real de Cristo en
la Eucaristía ha llevado a la Iglesia a
tributar culto de latría (es decir, de
adoración), al Santísimo Sacramento,
tanto durante la liturgia de la Misa
(por esto ha indicado que nos



arrodillemos o nos inclinemos
profundamente ante las especies
consagradas), como fuera de su
celebración: conservando con el
mayor cuidado las hostias
consagradas en el Sagrario (o
Tabernáculo), presentándolas a los
fieles para que las veneren con
solemnidad, llevándolas en
procesión… (cf. Catecismo, 1378).

Se conserva la Sagrada Eucaristía en
el Sagrario[23]:

—Principalmente para poder dar la
Sagrada Comunión a los enfermos y
a otros fieles imposibilitados de
participar en la Santa Misa.

—Además, para que la Iglesia pueda
dar culto de adoración a Dios
Nuestro Señor en el Santísimo
Sacramento (de modo especial
durante Exposición de la Santísima
Eucaristía, en la Bendición con el
Santísimo; en la Procesión con el
Santísimo Sacramento en la



Solemnidad de Cuerpo y Sangre de
Cristo, etc.).

—Y para que los fieles puedan
siempre adorar al Señor
Sacramentado con frecuentes visitas.
En este sentido afirma san Juan
Pablo II: «La Iglesia y el mundo
tienen una gran necesidad del culto
eucarístico. Jesús nos espera en este
Sacramento del Amor. No ahorremos
nuestro tiempo para ir a encontrarlo
en la adoración, en la contemplación
llena de fe y pronta a reparar las
grandes culpas y delitos del mundo.
No cese jamás nuestra adoración»[24].

Hay dos grandes fiestas
(solemnidades) litúrgicas en las que
se celebra de modo especial este
Sagrado Misterio: el Jueves Santo (se
conmemora la institución de la
Eucaristía y del Orden Sagrado) y la
solemnidad del Cuerpo y de la
Sangre de Cristo (destinada
especialmente a la adoración y a la



contemplación del Señor en la
Eucaristía).

Ángel García Ibáñez

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 1356-1405.

Lecturas recomendadas

— San Juan Pablo II, Carta Encíclica, 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003).

— Benedicto XVI, Exhortación
Apostólica Sacramentum caritatis
(22-II-2007).

— Francisco,Catequesis sobre la
Santa Misa (noviembre de 2017 -
abril de 2018).

— San Josemaría Escrivá, Homilía La
Eucaristía, misterio de fe y de amor,



en Es Cristo que pasa, nn. 83-94;
Homilía En la fiesta del Corpus
Christi, ibíd, nn. 150-161.

— Ángel García Ibáñez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucaristico,
Edusc, Roma 2006 (trad. esp.: La
Eucaristía, don y misterio. Tratado
histórico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).

[1] El Catecismo de la Iglesia Católica
lo expresa así: «El sacrificio de Cristo
y el sacrificio de la Eucaristía son,
pues, un único sacrificio» (n. 1367).

[2] Cf. Catecismo, n. 1085.

[3] Cf. Plegaria Eucarística de la 
Tradición Apostólica de san Hipólito; 
Anáfora de Addai y Mari;Anáfora de
San Marcos.



[4] Cf. Misal Romano, Plegaria
Eucarística I (Unde et memores y 
Supra quae); Plegaria Eucarística III
(Memores igitur; Respice, quaesumus
e Ipse nos tibi); expresiones
semejantes se encuentran en las
Plegarias II y IV.

[5] Misal Romano, Plegaria Eucarística
III: Respice, quaesumus e Ipse nos tibi.

[6] Cf. San Josemaría Escrivá, Es Cristo
que pasa, 87.

[7] Esta identidad de fines se basa no
sólo en la intención de la Iglesia
celebrante, sino sobre todo en la
presencia sacramental del mismo
Jesucristo: en Él aún son actuales y
operativos los fines por los que
ofreció su vida al Padre (cf. Rm 8,34;
Heb 7,25).

[8] La aplicación de la que hablamos
—se trata de una especial oración de
intercesión— no comporta ningún
automatismo en la salvación; a



dichos fieles la gracia llega no
automáticamente, sino en la medida
de su unión con Dios por la fe, la
esperanza y el amor.

[9] Cf. CIC, cann. 945-958. Con esta
aplicación particular, el sacerdote
celebrante no excluye de las
bendiciones del sacrificio eucarístico
a los otros miembros de la Iglesia, ni
a la entera humanidad; simplemente
incluye a algunos fieles de un modo
especial.

[10] El término pascua proviene del
hebreo y originalmente significa 
paso, tránsito. En el libro del Éxodo,
donde se narra la primera Pascua
hebraica (cf. Ex 12,1-14 y Ex 12,
21-27), dicho término está vinculado
al verbo “sobrepasar”, al paso del
Señor y de su ángel en la noche de la
liberación (cuando el Pueblo elegido
celebró la Cena Pascual), y al tránsito
del Pueblo de Dios de la esclavitud de



Egipto a la libertad de la tierra
prometida.

[11] Esto no quiere decir que sin la
Comunión de todos los presentes la
celebración de la Eucaristía sea
inválida; o que todos deban comulgar
bajo las dos especies; dicha
Comunión es necesaria sólo para el
sacerdote celebrante.

[12] Cf. Misal Romano, Institutio
generalis, n. 80; San Juan Pablo
II,Ecclesia de Eucharistia, n. 16;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, nn. 81-83; 88-89.

[13] Cf. CIC, can. 910; Misal Romano, 
Institutio generalis, n. 92-94.

[14] Cf. CIC, can. 910 § 2; Misal
Romano, Institutio generalis, n. 98;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,



Instrucción Redemptionis
Sacramentum, nn. 154-160.

[15] Cf. CIC, can. 910 § 2, y can. 230 § 3;
Misal Romano, Institutio generalis,
nn. 100 y 162; Congregación para el
Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, n. 88.

[16] Congregación para el Culto Divino
y la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, n. 94; cf. Misal
Romano, Institutio generalis, n. 160.

[17] Por lo que se refiere a la situación
de los divorciados que han vuelto a
casarse civilmente (o de cristianos
que conviven de modo irregular) la
Iglesia considera que «se encuentran
en una situación que contradice
objetivamente a la ley de Dios. Por lo
cual no pueden acceder a la
comunión eucarística mientras
persista esa situación» (Catecismo,
1650). Ahora bien, si se arrepienten y



reciben el sacramento de la
penitencia, pueden acceder de nuevo
a la comunión; por lo demás, deberá
tenerse en cuenta que la absolución
sacramental «puede darse
únicamente a los que, arrepentidos
de haber violado el signo de la
Alianza y de la fidelidad a Cristo,
están sinceramente dispuestos a una
forma de vida que no contradiga la
indisolubilidad del matrimonio. Esto
lleva consigo concretamente que
cuando el hombre y la mujer, por
motivos serios, —como, por ejemplo,
la educación de los hijos— no pueden
cumplir la obligación de la
separación, asumen el compromiso
de vivir en plena continencia, o sea
de abstenerse de los actos propios de
los esposos» (San Juan Pablo II, 
Familiaris consortio, n. 84). Sobre
esta cuestión, véanse también las
indicaciones dadas por Benedicto
XVI, Sacramentum caritatis, n. 29, y
por Francisco, Amoris laetitia, nn.
296-306.



[18] Cf. San Juan Pablo II, Carta 
Dominicae Cenae, n. 11; Misal
Romano,Institutio generalis, n. 161;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, n. 92.

[19] Cf. San Pío X, Quam singulari, I: DS
3530; CIC, cann. 913-914;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, n. 87.

[20] San Agustín, Confesiones, 7,10:
CSEL 38/1, 157.

[21] Está claro que si los efectos
salvíficos de la Eucaristía no se
alcanzan de una vez en su plenitud
«no es por defecto de la potencia de
Cristo, sino por defecto de la
devoción del hombre» (Santo Tomás
de Aquino, S.Th., III, q. 79, a. 5, ad 3).



[22] San Josemaría Escrivá, Es Cristo
que pasa, n. 156.

[23] Cf. San Pablo VI, Mysterium fidei,
n. 56; San Juan Pablo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 29; Congregación para
el Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, nn.
129-145; Benedicto XVI, Sacramentum
caritatis, nn. 66-69.

[24] San Juan Pablo II, Dominicae
Cenae, n. 3.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/tema-22-la-
eucaristia-ii/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/tema-22-la-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-22-la-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-22-la-eucaristia-ii/

	Tema 22. La Eucaristía (II)

