
opusdei.org

Tema 21. La
Eucaristía (3)

La fe en la presencia real de
Cristo en la Eucaristía ha
llevado a la Iglesia a tributar
culto de latría al Santísimo
Sacramento, tanto durante la
liturgia de la Misa, como fuera
de su celebración.

11/12/2016

PDF► La Eucaristía (3).

RTF► La Eucaristía (3).

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/21.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/21.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La presencia real eucarística

En la celebración de la Eucaristía se
hace presente la Persona de Cristo —
el Verbo encarnado, que fue
crucificado, murió y ha resucitado
por la salvación del mundo—, con
una modalidad de presencia
mistérica, sobrenatural, única. El
fundamento de esta doctrina lo
encontramos en la misma institución
de la Eucaristía, cuando Jesús
identificó los dones que ofrecía, con
su Cuerpo y con su Sangre («esto es
mi Cuerpo … esta es mi Sangre…»), es
decir, con su corporeidad
inseparablemente unida al Verbo y,
por tanto, con su entera Persona.

Ciertamente, Cristo Jesús está
presente de múltiples maneras en su

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


Iglesia: en su Palabra, en la oración
de los fieles (cfr. Mt 18,20), en los
pobres, los enfermos, los
encarcelados (cfr. Mt 25,31-46), en los
sacramentos y especialmente en la
persona del ministro sacerdote. Pero,
sobre todo, está presente bajo las
especies eucarísticas (cfr. Catecismo,
1373).

La singularidad de la presencia
eucarística de Cristo está en el hecho
de que el Santísimo Sacramento
contiene verdadera, real y
substancialmente el Cuerpo y la
Sangre junto con el Alma y la
Divinidad de nuestro Señor
Jesucristo, Dios verdadero y Hombre
perfecto, el mismo que nació de la
Virgen, murió en la Cruz y ahora está
sentado en los cielos a la diestra del
Padre. «Esta presencia se denomina
“real”, no a título exclusivo, como si
los otras presencias no fuesen
“reales”, sino por excelencia, porque
es substancial , y por ella Cristo, Dios



y hombre, se hace totalmente
presente» (Catecismo, 1374).

El término substancial trata de
indicar la consistencia de la
presencia personal de Cristo en la
Eucaristía: ésta no es simplemente
una “figura”, capaz de “significar” y
de estimular a la mente a pensar en
Cristo, presente en realidad en otro
lugar, en el Cielo; ni es un simple
“signo”, a través del cual se nos
ofrece la “virtud salvadora” —la
gracia—, que proviene de Cristo. La
Eucaristía es, en cambio, presencia
objetiva, del ser-en-sí (la substancia)
del Cuerpo y de la Sangre de Cristo,
es decir, de su entera Humanidad —
inseparablemente unida a la
Divinidad por la unión hipostática—,
aunque velada por las “especies” o
apariencias del pan y del vino.

Por tanto, la presencia del verdadero
Cuerpo y de la verdadera Sangre de
Cristo en este sacramento «no se



conoce por los sentidos, sino sólo por
la fe , la cual se apoya en la autoridad
de Dios» (Catecismo, 1381). Esto lo
expresa muy bien la siguiente estrofa
del Adoro te devote: Visus, tactus,
gustus, in te fallitur / Sed auditu solo
tuto creditur / Credo quidquid dixit
Dei Filius: / Nil hoc verbo Veritatis
verius (Al juzgar de ti se equivocan la
vista, el tacto, el gusto / pero basta
con el oído para creer con firmeza /
creo todo lo que ha dicho el Hijo de
Dios / nada es más verdadero que esta
palabra de verdad).

2. La transubstanciación

La presencia verdadera, real y
substancial de Cristo en la Eucaristía
supone una conversión
extraordinaria, sobrenatural, única.
Tal conversión tiene su fundamento
en las mismas palabras del Señor:
«Tomad y comed: esto es mi Cuerpo…
bebed todos de él, porque ésta es mi
Sangre de la nueva alianza…» (Mt



26,26-28). En efecto, estas palabras se
hacen realidad sólo si el pan y el vino
cesan de ser pan y vino y se
convierten en el Cuerpo y en la
Sangre de Cristo, porque es imposible
que una misma cosa pueda ser
simultáneamente dos seres diversos:
pan y Cuerpo de Cristo; vino y Sangre
de Cristo.

Sobre este punto el Catecismo de la
Iglesia Católica recuerda: «El Concilio
de Trento resume la fe católica
cuando afirma: “Porque Cristo,
nuestro Redentor, dijo que lo que
ofrecía bajo la especie de pan era
verdaderamente su Cuerpo, se ha
mantenido siempre en la Iglesia esta
convicción, que declara de nuevo el
santo Concilio: por la consagración
del pan y del vino se opera el cambio
de toda la substancia del pan en la
substancia del Cuerpo de Cristo
nuestro Señor y de toda la substancia
del vino en la substancia de su
Sangre; la Iglesia Católica ha llamado



justa y apropiadamente a este
cambio 
transubstanciación”» (Catecismo,
1376). Sin embargo permanecen
inalteradas las apariencias del pan y
del vino, es decir, las “especies
eucarísticas”.

Aunque los sentidos capten
verdaderamente las apariencias del
pan y del vino, la luz de la fe nos da a
conocer que lo que realmente se
contiene bajo el velo de las especies
eucarísticas es la substancia del
Cuerpo y de la Sangre del Señor.
Gracias a la permanencia de las
especies sacramentales del pan,
podemos afirmar que el Cuerpo de
Cristo —su entera Persona— está
realmente presente en el altar, o en
el copón, o en el Sagrario.

3. Propiedades de la presencia
eucarística

El modo de la presencia de Cristo en
la Eucaristía es un misterio



admirable. Según la fe católica
Jesucristo está presente todo entero,
con su corporeidad glorificada, bajo
cada una de las especies eucarísticas,
y todo entero en cada una de las
partes resultantes de la división de
las especies, de modo que la fracción
del pan no divide a Cristo (cfr. 
Catecismo, 1377) [1]. Se trata de una
modalidad de presencia singular,
porque es invisible e intangible, y,
además, es permanente, en el sentido
de que, una vez realizada la
consagración, dura todo el tiempo
que subsistan las especies
eucarísticas.

4. El culto a la Eucaristía

La fe en la presencia real de Cristo en
la Eucaristía ha llevado a la Iglesia a
tributar culto de latría (es decir, de
adoración), al Santísimo Sacramento,
tanto durante la liturgia de la Misa
(por esto ha indicado que nos
arrodillemos o nos inclinemos



profundamente ante las especies
consagradas), como fuera de su
celebración: conservando con el
mayor cuidado las hostias
consagradas en el Sagrario (o
Tabernáculo), presentándolas a los
fieles para que las veneren con
solemnidad, llevándolas en
procesión, etc. (cfr. Catecismo, 1378).

Se conserva la Sagrada Eucaristía en
el Sagrario [2]:

— principalmente para poder dar la
Sagrada Comunión a los enfermos y
a otros fieles imposibilitados de
participar en la Santa Misa;

— además, para que la Iglesia pueda
dar culto de adoración a Dios
Nuestro Señor en el Santísimo
Sacramento (de modo especial
durante Exposición de la Santísima
Eucaristía, en la Bendición con el
Santísimo; en la Procesión con el
Santísimo Sacramento en la



Solemnidad de Cuerpo y Sangre de
Cristo, etc.);

— y para que los fieles puedan
siempre adorar al Señor
Sacramentado con frecuentes visitas.
En este sentido afirma Juan Pablo II:
«La Iglesia y el mundo tienen una
gran necesidad del culto eucarístico.
Jesús nos espera en este Sacramento
del Amor. No ahorremos nuestro
tiempo para ir a encontrarlo en la
adoración, en la contemplación llena
de fe y pronta a reparar las grandes
culpas y delitos del mundo. No cese
jamás nuestra adoración» [3];

Hay dos grandes fiestas
(solemnidades) litúrgicas en las que
se celebra de modo especial este
Sagrado Misterio: el Jueves Santo (se
conmemora la institución de la
Eucaristía y del Orden Sagrado) y la
solemnidad del Cuerpo y de la
Sangre de Cristo (destinada
especialmente a la adoración y a la



contemplación del Señor en la
Eucaristía).

5. La Eucaristía, Banquete Pascual
de la Iglesia

5.1. ¿Por qué la Eucaristía es el
Banquete Pascual de la Iglesia?

«La Eucaristía es el Banquete Pascual
porque Cristo, realizando
sacramentalmente su Pascua [el paso
de este mundo al Padre a través de
su pasión, muerte, resurrección y
ascensión gloriosa [4]], nos entrega
su Cuerpo y su Sangre, ofrecidos
como comida y bebida, y nos une con
Él y entre nosotros en su
sacrificio» (Compendio, 287).

5.2. Celebración de la Eucaristía y
Comunión con Cristo

«La Misa es, a la vez e
inseparablemente, el memorial
sacrificial en que se perpetúa el
sacrificio de la cruz, y el banquete



sagrado de la comunión en el Cuerpo
y la Sangre del Señor. Pero la
celebración del sacrificio eucarístico
está totalmente orientada hacia la
unión íntima de los fieles con Cristo
por medio de la comunión. Comulgar
es recibir a Cristo mismo que se
ofrece por nosotros» (Catecismo,
1382).

La Santa Comunión, ordenada por
Cristo («tomad y comed… bebed
todos de él…»: Mt 26,26-28; cfr. Mc
14,22-24; Lc 22,14-20; 1 Co 11,23-26),
forma parte de la estructura
fundamental de la celebración de la
Eucaristía. Sólo cuando Cristo es
recibido por los fieles como alimento
de vida eterna alcanza plenitud de
sentido su hacerse alimento para los
hombres, y se cumple el memorial
por Él instituido [5]. Por esto la
Iglesia recomienda vivamente la
comunión sacramental a todos
aquellos que participen en la
celebración eucarística y posean las



debidas disposiciones para recibir
dignamente el Santísimo Sacramento
[6].

5.3. Necesidad de la Sagrada
Comunión

Cuando Jesús prometió la Eucaristía
afirmó que este alimento no es sólo
útil, sino necesario: es una condición
de vida para sus discípulos. «En
verdad, en verdad os digo que si no
coméis la carne del Hijo del Hombre
y no bebéis su sangre, no tendréis
vida en vosotros» (Jn 6,53).

Comer es una necesidad para el
hombre. Y, como el alimento natural
mantiene al hombre en vida y le da
fuerzas para caminar en este mundo,
de modo semejante la Eucaristía
mantiene en el cristiano la vida en
Cristo, recibida con el bautismo, y le
da fuerzas para ser fiel al Señor en
esta tierra, hasta la llegada a la Casa
del Padre. Los Padres de la Iglesia
han entendido el pan y el agua que el



Ángel ofreció al profeta Elías como
tipo de la Eucaristía (cfr. 1 Re 19, 1-8):
después de recibir el don, el que
estaba agotado recupera su vigor y es
capaz de cumplir la misión de Dios.

La Comunión, por tanto, no es un
elemento que puede ser añadido
arbitrariamente a la vida cristiana;
no es necesaria sólo para algunos
fieles especialmente comprometidos
en la misión de la Iglesia, sino que es
una necesidad vital para todos:
puede vivir en Cristo y difundir su
Evangelio sólo quien se nutre de la
vida misma de Cristo.

El deseo de recibir la Santa
Comunión debería estar siempre
presente en los cristianos, como
permanente debe ser la voluntad de
alcanzar el fin último de nuestra
vida. Este deseo de recibir la
Comunión, explícito o al menos
implícito, es necesario para alcanzar
la salvación.



Además, la recepción de hecho de la
Comunión es necesaria, con
necesidad de precepto eclesiástico,
para todos los cristianos que tienen
uso de razón: «La Iglesia obliga a los
fieles (…) a recibir al menos una vez
al año la Eucaristía, si es posible en
tiempo pascual preparados por el
sacramento de la
Reconciliación» (Catecismo, 1389).
Este precepto eclesiástico no es más
que un mínimo, que no siempre será
suficiente para desarrollar una
auténtica vida cristiana. Por eso la
misma Iglesia «recomienda
vivamente a los fieles recibir la santa
Eucaristía los domingos y los días de
fiesta, o con más frecuencia aún,
incluso todos los días» (Catecismo,
1389).

5.4. Ministro de la Sagrada
Comunión

El ministro ordinario de la Santa
Comunión es el obispo, el presbítero



y el diacono [7]. Ministro
extraordinario permanente es el
acólito [8]. Pueden ser ministros
extraordinarios de la comunión otros
fieles a los que el Ordinario del lugar
haya dado la facultad de distribuir la
Eucaristía, cuando se juzgue
necesario para la utilidad pastoral de
los fieles y no estén presentes un
sacerdote, un diácono o un acólito
disponibles [9].

«No está permitido que los fieles
tomen la hostia consagrada ni el cáliz
sagrado “por sí mismos, ni mucho
menos que se lo pasen entre sí de
mano en mano”» [10]. A propósito de
esta norma es oportuno considerar
que la Comunión tiene valor de signo
sagrado; este signo debe manifestar
que la Eucaristía es un don de Dios al
hombre; por esto, en condiciones
normales, se deberá distinguir, en la
distribución de la Eucaristía, entre el
ministro que dispensa el Don,
ofrecido por el mismo Cristo, y el



sujeto que lo acoge con gratitud, en la
fe y en el amor.

5.5. Disposiciones para recibir la
Sagrada Comunión

Disposiciones del alma

Para comulgar dignamente es
necesario estar en gracia de Dios.
«Quien come el Pan y bebe el Cáliz
del Señor indignamente —proclama
san Pablo—, será reo del Cuerpo y de
la Sangre del Señor. Examínese, pues
el hombre a sí mismo; y entonces
coma del Pan y beba del Cáliz; pues
el que sin discernir come y bebe el
Cuerpo del Señor, se come y bebe su
propia condenación» (1 Co 11,27-29).
Por tanto, nadie debe acercarse a la
Sagrada Eucaristía con conciencia de
pecado mortal por muy contrito que
le parezca estar, sin preceder la
confesión sacramental (cfr. 
Catecismo, 1385).



Para comulgar fructuosamente se
requiere, además de estar en gracia
de Dios, un serio empeño por recibir
al Señor con la mayor devoción
actual posible: preparación (remota y
próxima); recogimiento; actos de
amor y de reparación, de adoración,
de humildad, de acción de gracias,
etc.

Disposiciones del cuerpo

La reverencia interior ante la
Sagrada Eucaristía se debe reflejar
también en las disposiciones del
cuerpo. La Iglesia prescribe el ayuno.
Para los fieles de rito latino el ayuno
consiste en abstenerse de todo
alimento o bebida (excepto el agua o
medicinas) una hora antes de
comulgar [11]. También se debe
procurar la limpieza del cuerpo, el
modo de vestir adecuado, los gestos
de veneración que manifiestan el
respeto y el amor al Señor, presente



en el Santísimo Sacramento, etc. (cfr. 
Catecismo, 1387).

El modo tradicional de recibir la
Sagrada Comunión en el rito latino —
fruto de la fe, del amor y de la piedad
plurisecular de la Iglesia— es de
rodillas y en la boca. Los motivos que
dieron lugar a esta piadosa y
antiquísima costumbre, siguen
siendo plenamente válidos. También
se puede comulgar de pie y, en
algunas diócesis del mundo, está
permitido — nunca impuesto—
recibir la comunión en la mano [12].

5.6. Edad y preparación para
recibir la primera Comunión

El precepto de la comunión
sacramental obliga a partir del uso
de razón. Conviene preparar muy
bien y no retrasar la Primera
Comunión de los niños: «Dejad que
los niños se acerquen a Mí y no se lo
impidáis, porque de éstos es el Reino
de Dios» (Mc 10,14) [13].



Para poder recibir la primera
Comunión, se requiere que el niño
tenga conocimiento, según su
capacidad, de los principales
misterios de la fe, y que sepa
distinguir el Pan eucarístico del pan
común. «Los padres en primer lugar,
y quienes hacen sus veces, así como
también el párroco, tienen obligación
de procurar que los niños que han
llegado al uso de razón se preparen
convenientemente y se nutran
cuanto antes, previa confesión
sacramental, con este alimento
divino» [14].

5.7. Efectos de la Sagrada
Comunión

Lo que el alimento produce en el
cuerpo para el bien de la vida física,
lo produce en el alma la Eucaristía,
de un modo infinitamente más
sublime, en bien de la vida espiritual.
Pero mientras el alimento se
convierte en nuestra substancia



corporal, al recibir la Sagrada
Comunión, somos nosotros los que
nos convertimos en Cristo: «No me
convertirás tú en ti, como la comida
en tu carne, sino que tú te cambiarás
en Mí» [15]. Mediante la Eucaristía la
nueva vida en Cristo, iniciada en el
creyente con el bautismo (cfr. Rm
6,3-4; Gal 3,27-28), puede
consolidarse y desarrollarse hasta
alcanzar su plenitud (cfr. Ef 4,13),
permitiendo al cristiano llevar a
término el ideal enunciado por san
Pablo: «Vivo, pero no yo, sino que es
Cristo quien vive en mí» (Gal 2,20) 
[16].

Por tanto, la Eucaristía nos configura
con Cristo, nos hace partícipes del ser
y de la misión del Hijo, nos identifica
con sus intenciones y sentimientos,
nos da la fuerza para amar como
Cristo nos pide (cfr. Jn 13,34-35), para
encender a todos los hombres y
mujeres de nuestro tiempo con el
fuego del amor divino que Él vino a



traer a la tierra (cfr. Lc 12,49). Todo
esto debe manifestarse
efectivamente en nuestra vida: «Si
hemos sido renovados con la
recepción del cuerpo del Señor,
hemos de manifestarlo con obras.
Que nuestras palabras sean
verdaderas, claras, oportunas; que
sepan consolar y ayudar, que sepan,
sobre todo, llevar a otros la luz de
Dios. Que nuestras acciones sean
coherentes, eficaces, acertadas: que
tengan ese bonus odor Christi (2 Co
2,15), el buen olor de Cristo, porque
recuerden su modo de comportarse y
de vivir» [17].

Dios, por la Sagrada Comunión,
acrecienta la gracia y las virtudes,
perdona los pecados veniales y la
pena temporal, preserva de los
pecados mortales y concede
perseverancia en el bien: en una
palabra, estrecha los lazos de unión
con Él (cfr. Catecismo, 1394-1395).
Pero la Eucaristía no ha sido



instituida para el perdón de los
pecados mortales; esto es lo propio
del sacramento de la Confesión (cfr. 
Catecismo, 1395).

La Eucaristía causa la unidad de
todos los fieles cristianos en el Señor,
es decir, la unidad de la Iglesia,
Cuerpo Místico de Cristo (cfr. 
Catecismo, 1396).

La Eucaristía es prenda o garantía de
la gloria futura, es decir, de la
resurrección y de la vida eterna y
feliz junto a Dios, Uno y Trino, a los
Ángeles y a todos los santos: «Cristo,
que pasó de este mundo al Padre, nos
da en la Eucaristía la prenda de la
gloria que tendremos junto a Él: la
participación en el Santo Sacrificio
nos identifica con su Corazón,
sostiene nuestras fuerzas a lo largo
del peregrinar de esta vida, nos hace
desear la Vida eterna y nos une ya
desde ahora a la Iglesia del cielo, a la



Santísima Virgen María y a todos los
santos» (Catecismo, 1419).

Ángel García Ibáñez

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
1373-1405.

Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 15; 21-25;
34-46.

Benedicto XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 14-15; 30-32;
66-69.

Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis



Sacramentum, 25-III-2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía En la fiesta
del Corpus Christi, en Es Cristo que
pasa, 150-161.

J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 11-27;
81-102; 103-128.

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
17-47; 81-116; 117-151.

J.R. Villar – F.M. Arocena – L. Touze, 
Eucaristía, en C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 360-361; 366-370.



[1] Por esto, «la Comunión con la sola
especie de pan permite recibir todo
el fruto de gracia de la
Eucaristía» (Catecismo, 1390).

[2] Cfr. Pablo VI, Carta Encíclica 
Mysterium fidei, 56; Juan Pablo II,
Enc. Ecclesia de Eucharistia, 29;
Benedicto XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 66-69; Congregación para el
Culto Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, 129-145.

[3] Juan Pablo II, Carta Dominicae
Cenae, 3.

[4] El término pascua proviene del
hebreo y originalmente significa 
paso, tránsito . En el libro del Éxodo,
donde se narra la primera Pascua
hebraica (cfr. Ex 12,1-14 y Ex 12,
21-27), dicho término está vinculado
al verbo “sobrepasar”, al paso del
Señor y de su ángel en la noche de la
liberación (cuando el Pueblo elegido
celebró la Cena Pascual), y al tránsito



del Pueblo de Dios de la esclavitud de
Egipto a la libertad de la tierra
prometida.

[5] Esto no quiere decir que sin la
Comunión de todos los presentes la
celebración de la Eucaristía sea
inválida; o que todos deban comulgar
bajo las dos especies; dicha
Comunión es necesaria sólo para el
sacerdote celebrante.

[6] Cfr. Misal Romano, Institutio
generalis, 80; Juan Pablo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 81-83; 88-89.

[7] Cfr. CIC, 910; Misal Romano, 
Institutio generalis, 92-94.

[8] Cfr. CIC, 910 § 2; Misal Romano, 
Institutio generalis, 98; Congregación
para el Culto Divino y la Disciplina de



los Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, 154-160.

[9] Cfr. CIC, 910 § 2, y 230 § 3; Misal
Romano, Institutio generalis, 100 y
162; Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, 88.

[10] Congregación para el Culto
Divino y la Disciplina de los
Sacramentos, Instrucción 
Redemptionis Sacramentum, 94; cfr.
Misal Romano, Institutio generalis,
160.

[11] Cfr. CIC, 919 § 1.

[12] Cfr. Juan Pablo II, Carta 
Dominicae Cenae, 11; Misal Romano, 
Institutio generalis, 161;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 92.



[13] Cfr. San Pío X, Decreto Quam
singulari, I: DS 3530; CIC, 913-914;
Congregación para el Culto Divino y
la Disciplina de los Sacramentos,
Instrucción Redemptionis
Sacramentum, 87.

[14] CIC, 914; cfr. Catecismo, 1457.

[15] San Agustín, Confesiones, 7,10:
CSEL 38/1, 157.

[16] Está claro que si los efectos
salvíficos de la Eucaristía no se
alcanzan de una vez en su plenitud
«no es por defecto de la potencia de
Cristo, sino por defecto de la
devoción del hombre» (S. Tomás de
Aquino, S.Th., III, q. 79, a. 5, ad 3).

[17] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 156.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/tema-21-la-
eucaristia-3/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/tema-21-la-eucaristia-3/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-21-la-eucaristia-3/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-21-la-eucaristia-3/

	Tema 21. La Eucaristía (3)

