
opusdei.org

Tema 19. La
resurrección de la
carne

El cuerpo resucitado será real y
material, pero no terreno ni
mortal. El enigma de la muerte
del hombre se comprende
solamente a la luz de la
resurrección de Cristo y de
nuestra resurrección en Él. La
vida eterna es lo que da sentido
último y permanente a la vida
humana, al empeño ético, a la
entrega generosa, al servicio
abnegado, al esfuerzo por
comunicar la doctrina y el amor
de Cristo a todas las almas.



01/10/2022

Sumario

• La fe en la resurrección

• El sentido cristiano de la muerte

• La vida eterna en comunión íntima
con Dios

• El infierno como rechazo definitivo
de Dios

• Purificarse para poder encontrar a
Dios

• Bibliografía básica

Al final del Símbolo de los Apóstoles
la Iglesia proclama: «Creo en la
resurrección de la carne y en la vida
eterna». En esta fórmula se



contienen, brevemente enunciados,
los elementos fundamentales de la
esperanza escatológica de la Iglesia,
es decir, de lo que espera el hombre
al final de su vida. La base de la
esperanza cristiana es la promesa
divina.

La fe en la resurrección

En muchas ocasiones la Iglesia ha
proclamado su fe en la resurrección
de todos los muertos al final de los
tiempos. Se trata de algún modo de la
“extensión” de la Resurrección de
Jesucristo, «el primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29), a
todos los hombres, justos y
pecadores, que tendrá lugar cuando
Él venga al final de los tiempos para
juzgar a vivos y a muertos. Con la
muerte, como sabemos, el alma se
separa del cuerpo, pero con la
resurrección, cuerpo y alma se unen
de nuevo entre sí en la gloria, para
siempre (cf. Catecismo, 997). El



dogma de la resurrección de los
muertos, al mismo tiempo que habla
de la plenitud de vida inmortal a la
que está destinado el hombre, se
presenta como un vivo recuerdo de
su dignidad, especialmente en su
vertiente corporal. Habla de la
bondad del mundo, del cuerpo, del
valor de la historia vivida día a día,
de la vocación eterna de la materia.
Por ello, contra los gnósticos del II
siglo, los Padres de la Iglesia han
insistido en la resurrección de la
carne, es decir de la vida del hombre
en su materialidad corpórea.

Santo Tomás de Aquino considera
que la resurrección de los muertos es
natural en lo que se refiere al destino
del hombre (porque el alma inmortal
está hecha para estar unida al
cuerpo, y viceversa), pero es
sobrenatural respecto a Dios que es
quien lo lleva a cabo (Summa Contra
Gentes, IV, 81), es decir, natural en
cuanto a la “causa final”,



sobrenatural en lo que se refiere a la
“causa eficiente”.

El cuerpo resucitado será real y
material; pero no terreno, ni mortal.
San Pablo se opone a la idea de una
resurrección como transformación
humana dentro de la historia, y por
ende habla del cuerpo resucitado
como “glorioso” (cf. Flp 3,21) y
“espiritual” (cf. 1 Co 15,44). La
resurrección del hombre, como la de
Cristo, tendrá lugar, para todos,
después de la muerte, al final de los
tiempos.

La Iglesia no promete a los cristianos
una vida de éxito seguro en esta
tierra, lo que se llama una utopía,
pues nuestra vida terrena está
siempre marcada por la Cruz. Al
mismo tiempo, por la recepción del
Bautismo y de la Eucaristía, el
proceso de la resurrección ha
comenzado ya aquí en la tierra de
algún modo (cf. Catecismo, 1000).



Según Santo Tomás, en el estado
resucitado, el alma informará el
cuerpo tan profundamente, que en
éste quedarán reflejadas todas sus
cualidades morales y espirituales
(Summa Theologiae, III. Suppl., qq.
78-86). En este sentido la
resurrección final, que tendrá lugar
con la venida de Jesucristo en la
gloria, hará posible el juicio
definitivo de vivos y muertos.

Respecto a la doctrina de la
resurrección se pueden hacer cuatro
observaciones prácticas:

1) La doctrina de la resurrección
final excluye las teorías de la 
reencarnación, según las cuales el
alma humana, después de la muerte,
emigra hacia otro cuerpo, repetidas
veces si hace falta, hasta quedar
definitivamente purificada. La vida
humana es única… no se repite; esto
da espesor a todo lo que hacemos
cotidianamente. Al respecto, el



Concilio Vaticano II ha hablado de
«único curso de nuestra
vida» (Lumen gentium, 48).

2) Una manifestación clara de la fe de
la Iglesia en la resurrección del
propio cuerpo es la veneración de las
reliquias de los santos, tan central en
la piedad de los creyentes.

3) Aunque la cremación no es ilícita,
a no ser que se elija por razones
contrarias a la fe (CIC, 1176), la
Iglesia aconseja vivamente conservar
la piadosa costumbre de sepultar los
cuerpos[1]; el cuerpo en su
materialidad, es parte integrante de
la persona, resucita al final de los
tiempos, ha tenido contacto con los
sacramentos instituidos por Cristo y
que ha sido templo del Espíritu
Santo; se entiende entonces que en el
momento de la sepultura sea
respetada en su materialidad al
máximo nivel posible; el desprecio
moderno hacia la corporeidad



humana como criatura de Dios
destinada a la resurrección aconseja
de evitar la cremación en un modo
particular hoy en día;

4) La resurrección de los muertos
coincide con lo que la Sagrada
Escritura llama la venida de «los
nuevos cielos y la tierra
nueva» (Catecismo, 1042; 2 P 3,13; Ap
21,1). No sólo el hombre llegará a la
gloria, sino que el entero cosmos, en
el que el hombre vive y actúa, será
transformado. «La Iglesia, a la que
todos estamos llamados en Cristo
Jesús y en la cual conseguimos la
santidad por la gracia de Dios, no
alcanzará su consumada plenitud
sino en la gloria celeste, cuando
llegue el tiempo de la restauración de
todas las cosas (cf. Hch 3,21) y
cuando, junto con el género humano,
también la creación entera, que está
íntimamente unida con el hombre y
por él alcanza su fin, será
perfectamente renovada en Cristo



(cf. Ef 1,10; Col 1,20; 2 P
3,10-13)» (Lumen gentium, n. 48).
Habrá continuidad ciertamente entre
este mundo y el mundo nuevo, pero
también una importante
discontinuidad marcada por la
perfección, la permanencia y la
felicidad completa.

El sentido cristiano de la muerte

El enigma de la muerte del hombre
se comprende solamente a la luz de
la resurrección de Cristo y de nuestra
resurrección en Él. En efecto, la
muerte, la pérdida de la vida
humana, la separación de alma y
cuerpo, se presenta como el mal más
grande en el orden natural. Pero será
superada de modo completo cuando
Dios en Cristo resucite a los hombres
al final de los tiempos.

Es cierto que la muerte se presenta
como natural en el sentido que el
alma puede separarse del cuerpo.
Marca el término de la peregrinación



terrena. Después de la muerte el
hombre no puede merecer o
desmerecer más; ya no tendrá la
posibilidad de arrepentirse. Justo
después de la muerte irá el alma al
cielo, al infierno o al purgatorio,
pasando por lo que se llama el juicio
particular (cf. Catecismo, 1021-1022).
La inexorabilidad de la muerte sirve
al hombre para enderezar su vida,
para aprovechar el tiempo y los
demás talentos que Dios le ha dado,
para obrar rectamente, para gastarse
en el servicio de los demás.

Por otro lado, la Escritura enseña que
la muerte ha entrado en el mundo a
causa del pecado (cf. Gn 3,17-19; Sb
1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12; 6,23; St 1,15;
Catecismo, 1007). En este sentido la
muerte se considera como castigo
por el pecado: el hombre que quería
vivir al margen de Dios, debe aceptar
el sinsabor y las consecuencias de la
ruptura con Él, con la sociedad y



consigo mismo como fruto de su
alejamiento.

Sin embargo, Cristo con su
obediencia venció la muerte y ganó
la resurrección y la salvación para la
humanidad. Para quien vive en
Cristo por el Bautismo, la muerte
sigue siendo dolorosa y repugnante,
pero ya no es un recuerdo vivo del
pecado sino una oportunidad
preciosa de poder corredimir con
Cristo, mediante la mortificación y la
entrega a los demás. «Si morimos con
Cristo, también viviremos con Él» (2
Tm 1,11). Por esta razón, «gracias a
Cristo, la muerte cristiana tiene un
sentido positivo» (Catecismo, 1010).
La gradual muerte a sí mismo que
lleva consigo la vida cristiana (la
mortificación) sirve para la definitiva
unión con Cristo por medio de la
muerte.

La vida eterna en comunión íntima
con Dios



Al crear y redimir al hombre, Dios le
ha destinado a la eterna comunión
con Él, a lo que San Juan llama la
“vida eterna”, lo que se suele llamar
“el cielo”. Así Jesús comunica la
promesa del Padre a los suyos: «bien,
siervo bueno y fiel, porque has sido
fiel en lo poco entra en el gozo de tu
Señor» (Mt 25,21). Y ¿en qué consiste
la vida eterna? No es como «un
continuo sucederse de días del
calendario, sino como el momento
pleno de satisfacción, en el cual la
totalidad nos abraza y nosotros
abrazamos la totalidad. Sería el
momento del sumergirse en el
océano del amor infinito, en el cual el
tiempo —el antes y el después— ya
no existe. Podemos únicamente
tratar de pensar que este momento
es la vida en sentido pleno,
sumergirse siempre de nuevo en la
inmensidad del ser, a la vez que
estamos desbordados simplemente
por la alegría» (Benedicto XVI, Spe
salvi, 12).



A fin de cuentas la vida eterna es lo
que da sentido último y permanente
a la vida humana, al empeño ético, a
la entrega generosa, al servicio
abnegado, al esfuerzo por comunicar
la doctrina y el amor de Cristo a
todas las almas. La esperanza
cristiana en el cielo no es
individualista, “para mí”, sino
referida a todos los hombres (cf. Spe
salvi, 13-15, 28, 48). En base a la
promesa de la vida eterna el
cristiano se convence firmemente de
que “vale la pena” vivir la vida
cristiana en plenitud. «El cielo es el
fin último y la realización de las
aspiraciones más profundas del
hombre, el estado supremo y
definitivo de dicha» (Catecismo,
1024).

Los que mueren en gracia serán para
siempre semejantes a Dios, porque lo
ven “tal cual es” (1 Jn 3,2), es decir
“cara a cara” (1 Co 13,12), lo que se
llama la “visión beatífica” de Dios. El



cielo es la máxima expresión de
donación de Dios al hombre.

Al mismo tiempo, en el cielo el
hombre podrá amar a los que ha
amado en el mundo con un amor
puro y perpetuo. «No lo olvidéis
nunca: después de la muerte, os
recibirá el Amor. Y en el amor de
Dios encontraréis, además, todos los
amores limpios que habéis tenido en
la tierra» (San Josemaría, Amigos de
Dios, 221). El gozo del cielo llega a su
culminación plena con la
resurrección de los muertos.

Que el Cielo dure eternamente no
quiere decir que en él el hombre deje
de ser libre. Ciertamente en el cielo
el hombre no peca; no puede pecar
porque, viendo a Dios a cara a cara,
en realidad el hombre no quiere
pecar. Libre y filialmente, el hombre
salvado se quedará en comunión con
Dios para siempre, porque “le da la



gana”. Con el cielo, su libertad
alcanza la plena realización.

Finalmente, según Santo Tomás la
vida eterna depende de la caridad
que cada uno tenga: «Quien tiene
más caridad participa más de la luz
de la gloria, y más perfectamente
verá a Dios y será feliz» (Summa
Theologiae, I, q. 12, a. 6, c).

El infierno como rechazo
definitivo de Dios

La Sagrada Escritura enseña que los
hombres que no se arrepientan de
sus pecados graves perderán el
premio eterno de la comunión con
Dios, sufriendo por el contrario la
desgracia perpetua. «Morir en
pecado mortal sin estar arrepentido
ni acoger el amor misericordioso de
Dios, significa permanecer separados
de Él para siempre por nuestra
propia y libre elección. Este estado
de autoexclusión definitiva de la
comunión con Dios y con los



bienaventurados es lo que se designa
con la palabra
“infierno”» (Catecismo, 1033). No es
que Dios predestine a nadie a la
condenación perpetua; es el hombre
quien, buscando su fin último al
margen de Dios y de su voluntad,
construye para sí un mundo aislado
en el que no puede penetrar la luz y
el amor de Dios. El infierno es un
misterio, el misterio del Amor
rechazado, es señal del poder
destructor del hombre libre cuando
se aleja de Dios. El infierno es “el no
amar más”, decían muchos literatos.

La doctrina sobre el infierno en el
Nuevo Testamento se presenta como
un llamamiento a la responsabilidad
en el uso de los dones y talentos
recibidos, y a la conversión. Su
existencia le hace vislumbrar al
hombre la gravedad del pecado
mortal, y la necesidad de evitarlo por
todos los medios, principalmente,
como es lógico, mediante la oración



confiada y humilde. La posibilidad
de la condenación perpetua recuerda
a los cristianos además la necesidad
de vivir una vida enteramente
dedicada a los demás en el
apostolado cristiano.

Purificarse para poder encontrar a
Dios

«Los que se mueren en la gracia y en
la amistad de Dios, pero
imperfectamente purificados,
aunque están seguros de su eterna
salvación, sufren después de su
muerte una purificación, a fin de
obtener la santidad necesaria para
entrar en la alegría del
cielo» (Catecismo, 1031). Se puede
pensar que muchos hombres,
aunque no hayan vivido una vida
santa en la tierra, tampoco se han
encerrado definitivamente en el
pecado. La posibilidad de ser
limpiados, después de la muerte, de
las impurezas e imperfecciones de



una vida más o menos malograda, se
presenta entonces como una nueva
bondad de Dios, que quiere vivir en
comunión íntima con él. «El
purgatorio es una misericordia de
Dios, para limpiar los defectos de los
que desean identificarse con El» (San
Josemaría, Surco, 889).

El Antiguo Testamento habla de la
purificación ultraterrena (cf. 2 M
12,40-45). San Pablo en la primera
carta a los Corintios (1 Co 3,10-15)
presenta la purificación cristiana, en
esta vida y en la futura, a través de la
imagen del fuego; fuego que de algún
modo emana de Jesucristo, Salvador,
Juez, y Fundamento de la vida
cristiana. Aunque la doctrina del
Purgatorio no ha sido definida
formalmente hasta la Edad Media (cf.
DH 856, 1304), la antiquísima y
unánime práctica de ofrecer
sufragios por los difuntos,
especialmente mediante el santo
Sacrificio eucarístico, es indicio claro



de la fe de la Iglesia en la
purificación más allá de la muerte.
No tendría sentido rezar por los
difuntos si no podían ser ayudados.

El purgatorio puede ser considerado
por lo tanto como un estado de
temporánea y dolorosa lejanía de
Dios, en el que se perdonan los
pecados veniales, se purifica la
inclinación al mal que el pecado deja
en el alma, y se supera la “pena
temporal” debida al pecado. En
efecto, el pecado no sólo ofende a
Dios y daña al mismo pecador, sino
que, por medio de la comunión de los
santos, daña a la Iglesia, al mundo, a
la humanidad entera. Pero la oración
de la Iglesia por los difuntos
restablece de algún modo el orden y
la justicia y nos reconcilia
definitivamente con Dios.

En el purgatorio se sufre mucho,
según la situación de cada uno. Sin
embargo, se trata de un dolor con un



gran significado, «un dolor
bienaventurado» (Benedicto XVI, Spe
salvi, 47). Por ello, se invita a los
cristianos a buscar la purificación de
los pecados en la vida presente
mediante la contrición, la
mortificación, la reparación y la vida
santa.

Paul O’Callaghan

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
988-1050.

Lecturas recomendadas

— San Juan Pablo II, Catequesis sobre
el Credo IV: Credo en la vida eterna,
Palabra, Madrid 2000 (audiencias
desde el 25-V-1999 hasta el 4-
VIII-1999).



— Benedicto XVI, Spe salvi, 30-
XI-2007.

— San Josemaría, Homilía La
esperanza del cristiano, en Amigos de
Dios, 205-221.

[1] Cf. Instrucción Ad Resurgendum
cum Christo, de la Congregación de la
Doctrina de la fe (2016), acerca de la
sepultura de los difuntos y la
conservación de las cenizas en caso
de cremación.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/tema-19-la-
resurreccion-de-la-carne/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/tema-19-la-resurreccion-de-la-carne/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-19-la-resurreccion-de-la-carne/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-19-la-resurreccion-de-la-carne/

	Tema 19. La resurrección de la carne

