
opusdei.org

Tema 14. Historia de
la Iglesia

La Iglesia continúa y desarrolla
en la Historia la misión de
Cristo, impulsada por el
Espíritu Santo. En la historia de
la Iglesia se da un
entrelazamiento entre lo divino
y lo humano.

18/12/2016

PDF► La Historia de la Iglesia

RTF► La Historia de la Iglesia

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/14.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/14.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. La Iglesia en la historia

La Iglesia continúa manteniendo la
presencia de Cristo en la historia
humana; obedece al mandato
apostólico, pronunciado por Jesús
antes de ascender al Cielo: «Id y
enseñad a todos los pueblos,
bautizándoles en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo,
enseñadles a observar todo lo que os
he mandado. Yo estaré con vosotros
todos los días hasta el fin del
mundo» (Mt 28,19-20). En la historia
de la Iglesia se encuentra, por tanto,
un entrelazarse, a veces difícilmente
separable, entre lo divino y lo
humano.

En efecto, proyectando una mirada a
la historia de la Iglesia, hay aspectos

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


que sorprenden al observador,
incluso al no creyente:

a) la unidad en el tiempo y en el
espacio (catolicidad): la Iglesia
Católica, a lo largo de dos milenios,
ha permanecido siendo el mismo
sujeto, con la misma doctrina y los
mismos elementos fundamentales:
unidad de fe, de sacramentos, de
jerarquía (por la sucesión apostólica);
además, en todas las generaciones ha
reunido hombres y mujeres de los
pueblos y culturas más diversos y de
zonas geográficas de todos los
rincones de la tierra;

b) la acción misionera: la Iglesia, en
todo tiempo y lugar, ha aprovechado
cualquier acontecimiento y
fenómeno histórico para predicar el
Evangelio, también en las situaciones
más adversas;

c) la capacidad, en cada generación,
de producir frutos de santidad en
personas de todo pueblo y condición;



d) un llamativo poder de
recuperación ante crisis, a veces de
mucha gravedad.

2. La Antigüedad Cristiana (hasta
el 476, año de la caída del Imperio
Romano de Occidente)

Desde el s. I, el cristianismo inició a
propagarse, bajo la guía de san Pedro
y de los apóstoles, y después de sus
sucesores. Se asiste, por tanto, a un
progresivo aumento de los
seguidores de Cristo, sobre todo
dentro de los confines del Imperio
Romano: a inicios del s. IV eran
aproximadamente el 15% de la
población del imperio, y estaban
concentrados en las ciudades y en la
parte oriental del estado romano. La
nueva religión se difundió, de todos
modos, también más allá de esas
fronteras: en Armenia, Arabia,
Etiopía, Persia, India.

El poder político romano vio en el
cristianismo un peligro, por el hecho



de que este último reclamaba un
ámbito de libertad en la conciencia
de las personas respecto a la
autoridad estatal; los seguidores de
Cristo tuvieron que soportar
numerosas persecuciones, que
condujeron a muchos al martirio: la
última, y la más cruel, tuvo lugar a
inicios del s. IV por obra de los
emperadores Diocleciano y Galerio.

En el año 313 el emperador
Constantino I, favorable a la nueva
religión, concedió a los cristianos la
libertad de profesar su fe, e inició
una política muy benévola hacia
ellos. Con el emperador Teodosio I
(379-395) el cristianismo se convirtió
en la religión oficial del Imperio
Romano. Mientras tanto, a finales del
s. IV los cristianos eran ya la mayoría
de la población del imperio romano.

En el s. IV la Iglesia tuvo que afrontar
una fuerte crisis interna: la cuestión
arriana. Arrio, presbítero de



Alejandría, en Egipto, sostenía
teorías heterodoxas, por las cuales
negaba la divinidad del Hijo, que
sería, en cambio, la primera de las
criaturas, aunque superior a las
demás; la divinidad del Espíritu
Santo era también negada por los
arrianos. La crisis doctrinal, con la
que se entrecruzaron
frecuentemente intervenciones
políticas de los emperadores, turbó a
la Iglesia durante más de 60 años; fue
resuelta gracias a los dos primeros
concilios ecuménicos, el primero de
Nicea (325) y el primero de
Constantinopla (381), en los cuales se
condenó el arrianismo, se proclamó
solemnemente la divinidad del Hijo
(consubstantialis Patri, en griego 
homoousios) y del Espíritu Santo, y se
compuso el Símbolo Niceno-
Constantinopolitano (el Credo ). El
arrianismo sobrevivió hasta el s. VII
porque los misioneros arrianos
lograron convertir a su credo a
muchos pueblos germánicos, que



sólo poco a poco pasaron al
catolicismo.

En el s. V hubo, en cambio, dos
herejías cristológicas, que tuvieron el
efecto positivo de obligar a la Iglesia
a profundizar en el dogma para
formularlo de modo más preciso. La
primera herejía es el nestorianismo,
doctrina que en la práctica afirma la
existencia en Cristo de dos personas,
además de dos naturalezas; fue
condenada por el Concilio de Éfeso
(431), que reafirmó la unicidad de la
persona de Cristo; de los nestorianos
derivan las Iglesias siro-orientales y
malabares, aún separadas de Roma.
La otra herejía fue el monofisismo,
que sostenía, en la práctica, la
existencia en Cristo de una sola
naturaleza, la divina: el Concilio de
Calcedonia (451) condenó el
monofisismo y afirmó que en Cristo
hay dos naturalezas, la divina y la
humana, unidas en la persona del
Verbo sin confusión ni mutación



(contra el nestorianismo), sin
división ni separación (contra el
monofisismo): son los cuatro
adverbios de Calcedonia: inconfuse, 
immutabiliter, indivise, 
inseparabiliter. De los monofisitas
derivan las Iglesias coptas, siro-
occidentales, armenas y etiópicas,
separadas de la Iglesia Católica.

En los primeros siglos de la historia
del cristianismo se asiste a un gran
florecimiento de la literatura
cristiana, homilética, teológica y
espiritual: son las obras de los Padres
de la Iglesia, de gran importancia en
la reconstrucción de la Tradición; los
más relevantes fueron san Ireneo de
Lyon, san Hilario de Poitiers, san
Ambrosio de Milán, san Jerónimo y
san Agustín en Occidente; san
Atanasio, san Basilio, san Gregorio
Nacianceno, san Gregorio de Nisa,
san Juan Crisóstomo, san Cirilo de
Alejandría y san Cirilo de Jerusalén
en Oriente.



3. El Medioevo (hasta 1492, año de
la llegada de Cristóbal Colón a
América)

En el 476 cayó el Imperio Romano de
Occidente, que fue invadido por una
serie de pueblos germánicos, algunos
arrianos, otros paganos. El trabajo de
la Iglesia en los siglos sucesivos fue el
de evangelizar y contribuir a
civilizar a estos pueblos, y más
adelante a los pueblos eslavos,
escandinavos y magiares. El Alto
Medioevo (hasta el año 1000) fue sin
duda un periodo difícil para el
continente europeo, por la situación
de violencia política y social,
empobrecimiento cultural y
regresión económica, debidos a las
invasiones continuas (que duraron
hasta el s. X). La acción de la Iglesia
logró, poco a poco, conducir a estos
jóvenes pueblos hacia una nueva
civilización, que alcanzará su
esplendor en los ss. XII-XIV.



En el s. VI nació el monaquismo
benedictino, que garantizó, entorno a
los monasterios, islas de paz,
tranquilidad, cultura y prosperidad.
En el s. VII fue de gran importancia
la acción misionera, en todo el
continente, de los monjes irlandeses
y escoceses; en el s. VIII la de los
benedictinos ingleses. En este último
siglo terminó la etapa de la Patrística,
con los últimos dos Padres de la
Iglesia, san Juan Damasceno en
oriente, san Beda el Venerable, en
occidente.

En el s. VII-VIII nació la religión
islámica en Arabia; tras la muerte de
Mahoma los árabes se lanzaron a
una serie de guerras de conquista
que les condujeron a constituir un
vastísimo imperio: entre otros,
subyugaron a los pueblos cristianos
de África del Norte y de la Península
Ibérica y separaron el mundo
bizantino del latino-germánico.
Durante aproximadamente 300 años



supusieron un flagelo para los
pueblos de la Europa mediterránea, a
causa de las incursiones, redadas,
saqueos y deportaciones realizadas
de modo prácticamente sistemático y
continuo.

A finales del s. VIII se institucionalizó
el poder temporal del papado
(Estados Pontificios), que ya existía
de hecho desde finales del s. VI,
surgido para suplir el vacío de poder
creado en la Italia central por el
desinterés del poder imperial
bizantino, nominalmente soberano
en la región, pero de incapaz de
proveer a la administración y
defensa de la población. Con el
tiempo, los papas se dieron cuenta de
que un limitado poder temporal era
una eficaz garantía de independencia
respecto a los diversos poderes
políticos (emperadores, reyes,
señores feudales).



En la noche de Navidad del año 800
se restauró el imperio en Occidente
(Sacro Imperio Romano): el papa
coronó a Carlomagno en la basílica
de San Pedro; nació así un estado
católico con aspiraciones
universales, caracterizado por una
fuerte sacralización del poder
político, y un complejo entrelazarse
de política y religión, que durará
hasta 1806.

En el s. X el papado sufrió una grave
crisis a causa de las interferencias de
las familias nobles de Italia central
en la elección del papa (Siglo de
Hierro); y más en general porque los
reyes y señores feudales se
adueñaron del nombramiento de
muchos cargos eclesiásticos. La
reacción papal a tan poco edificante
situación tuvo lugar en el s. XI, a
través de la reforma gregoriana y la
llamada “cuestión de las
investiduras”, en las cuales la
jerarquía eclesiástica logró recuperar



amplios espacios de libertad respecto
al poder político.

En el año 1054, el patriarca de
Constantinopla, Miguel Cerulario,
realizó la definitiva separación de los
griegos de la Iglesia Católica (Cisma
de Oriente): fue el último episodio de
una historia de fracturas y disputas
iniciada ya en el s. V, y debida en
buena medida a las graves
interferencias de los emperadores
romanos de oriente en la vida de la
Iglesia (cesaropapismo). Este cisma
afectó a todos los pueblos
dependientes del patriarcado, y hasta
ahora afecta a búlgaros, rumanos,
ucranianos, rusos y serbios.

Desde inicios del s. XI las repúblicas
marineras italianas habían
arrebatado a los musulmanes el
control del Mediterráneo, poniendo
un límite a las agresiones islámicas: a
finales de siglo, el crecimiento del
poder militar de los países cristianos



tuvo como expresión el fenómeno de
las cruzadas en Tierra Santa
(1096-1291), expediciones bélicas de
carácter religioso cuyo fin era la
conquista o defensa de Jerusalén.

En los s. XIII y XIV se asiste al apogeo
de la civilización medieval, con
grandes realizaciones teológicas y
filosóficas (la escolástica mayor: san
Alberto Magno, santo Tomás de
Aquino, san Buenaventura, el beato
Duns Scoto), literarias y artísticas.
Por lo que se refiere a la vida
religiosa es de gran importancia la
aparición, a inicios del s. XIII, de las
órdenes mendicantes (franciscanos,
dominicos, etc.).

El enfrentamiento entre el papado y
el imperio, ya iniciado con la
“cuestión de las investiduras”, siguió
con diversos episodios en los ss. XII y
XIII, terminando con el
debilitamiento de ambas
instituciones: el imperio se redujo en



la práctica a un estado alemán, y el
papado sufrió una notable crisis:
desde el año 1305 hasta el 1377 el
lugar de residencia del papa se
transfirió de Roma a Aviñón, en el
sur de Francia, y poco después del
retorno a Roma, en el año 1378 inició
el Gran Cisma de Occidente: una
situación muy difícil, por la cual se
dio al principio la aparición de dos
papas y después tres (las obediencias
romana, aviñonés y pisana),
mientras el mundo católico de la
época permanecía perplejo sin saber
quién era el pontífice legítimo. La
Iglesia pudo superar también esta
durísima prueba y la unidad fue
restaurada con el Concilio de
Constanza (1415-1418).

En el año 1453 los turcos otomanos,
musulmanes, conquistaron
Constantinopla, poniendo así
término a la milenaria historia del
Imperio Romano de Oriente
(395-1453), y conquistaron los



Balcanes, que permanecieron cuatro
siglos bajo su dominio.

4. La Edad Moderna (hasta 1789,
año del inicio de la Revolución
Francesa)

La Edad Moderna se abre con la
llegada de Cristóbal Colón a América,
evento que junto a las exploraciones
en África y Asia dio comienzo a la
colonización europea de otras partes
del mundo. La Iglesia aprovechó este
fenómeno histórico para difundir el
Evangelio en los continentes
extraeuropeos: se asiste así al surgir
de misiones en Canadá y Luisiana,
colonias franceses, en la América
española, en el Brasil portugués, en
el reino del Congo, en India,
Indochina, China, Japón, Filipinas.
Para coordinar estos esfuerzos por la
propagación de la fe, la Santa Sede
instituyó en 1622 la Sacra
Congregatio de Propaganda Fide.



Mientras tanto, al mismo tiempo que
el catolicismo se expandía hacia
áreas geográficas donde el Evangelio
no había sido predicado nunca, la
Iglesia sufría una grave crisis en el
viejo continente: la “reforma”
religiosa propugnada por Martín
Lutero, Ulrico Zwinglio, Juan Calvino
(fundadores de las diferentes
denominaciones del protestantismo),
junto con el cisma provocado por el
rey de Inglaterra Enrique VIII
(anglicanismo), condujo a la
separación de la Iglesia de amplias
regiones: Escandinavia, Estonia y
Letonia, buena parte de Alemania,
Holanda, la mitad de Suiza, Escocia,
Inglaterra, además de los respectivos
territorios coloniales ya poseídos o
conquistados con posterioridad
(Canadá, Norteamérica, Antillas,
Sudáfrica, Australia, Nueva Zelanda).
La Reforma Protestante tiene la
grave responsabilidad de haber roto
la milenaria unidad religiosa en el
mundo cristiano-occidental,



causando el fenómeno del
confesionalización, es decir la
separación social, política y cultural
de Europa y de algunas de sus
regiones en dos campos: el católico y
el protestante. Este sistema cristalizó
en la fórmula cuius regio, eius et
religio, por la cual los súbditos
estaban obligados a seguir la religión
del príncipe. Ese enfrentamiento
entre estos dos mundos condujo al
fenómeno de las guerras de religión,
que afectó sobre todo a Francia, los
territorios germánicos, Inglaterra,
Escocia e Irlanda, y que se puede
considerar terminado sólo con las
Paces de Westfalia (1648) en el
continente, y con la capitulación de
Limerick (1692) en las Islas
Británicas.

La Iglesia Católica, aunque asolada
por la crisis y por la defección de
tantos pueblos en unos pocos
decenios, supo encontrar energías
insospechadas para reaccionar y



comenzar a realizar una verdadera
reforma: este proceso histórico ha
tomado el nombre de
Contrarreforma, cuyo culmen es la
celebración del Concilio de Trento
(1545-1563), en el cual se
proclamaron con claridad algunas
verdades dogmáticas puestas en
duda por los protestantes (canon de
las Escrituras, sacramentos,
justificación, pecado original, etc.), y
se tomaron también decisiones
disciplinares que robustecieron e
hicieron más compacta a la Iglesia
(por ejemplo la institución de los
seminarios y la obligación de
residencia en la diócesis para los
obispos). El movimiento de la
contrarreforma pudo también
valerse de la actividad de muchas
órdenes religiosas fundadas en el s.
XVI: se trata de iniciativas de
reforma en el ámbito de los
mendicantes (capuchinos, carmelitas
descalzos), o institutos de clérigos
regulares (jesuitas, teatinos,



barnabitas, etc.). La Iglesia salió así
de la crisis profundamente renovada
y reforzada, y pudo compensar la
pérdida de algunas regiones
europeas con una difusión
verdaderamente universal, gracias a
la obra misionera.

En el s. XVIII la Iglesia tuvo que
combatir contra dos enemigos: el
regalismo y la ilustración. El primero
anduvo a la par del desarrollo de la
monarquía absoluta: apoyados en la
organización de una moderna
burocracia, los soberanos de los
estados europeos lograron instaurar
un sistema de poder autocrático y
total, eliminando las barreras que se
interponían (instituciones de origen
medieval como el sistema feudal, los
privilegios eclesiásticos, los derechos
de las ciudades, etc.). En este proceso
de centralización del poder, los
monarcas católicos tendieron a
invadir el ámbito de la jurisdicción
eclesiástica, en el intento de crear



una Iglesia sometida y dócil respecto
al poder del rey: es un fenómeno que
asume nombres diversos
dependiendo de los estados:
regalismo en Portugal y España,
galicanismo en Francia, josefismo en
los territorios de los Habsburgo
(Austria, Bohemia, Eslovaquia,
Hungría, Eslovenia, Croacia,
Lombardía, Toscana, Bélgica),
jurisdiccionalismo en Nápoles y
Parma. Este fenómeno tuvo su punto
álgido con la expulsión de los jesuitas
por parte de muchos gobiernos y en
la amenazadora presión sobre el
papado para que suprimiese la orden
(como sucedió en 1773).

El otro enemigo con el que se
encontró la Iglesia en el s. XVIII fue
la ilustración, un movimiento en
primer lugar filosófico, que tuvo
gran éxito entre las clases dirigentes:
tiene como fondo una corriente
cultural que exalta la razón y la
naturaleza, y al mismo tiempo



realiza una crítica indiscriminada a
la tradición; es un fenómeno muy
complejo, que presenta en todo caso
fuertes tendencias materialistas, una
ingenua exaltación de las ciencias, el
rechazo de la religión revelada en
nombre del deísmo o la incredulidad,
un irreal optimismo con respecto a
bondad natural del hombre, un
excesivo antropocentrismo, una
confianza utópica en el progreso de
la humanidad, una difundida
hostilidad contra la Iglesia Católica,
una actitud de suficiencia y
desprecio hacia el pasado, y una
arraigada tendencia a realizar
reduccionismos simplistas en la
búsqueda de modelos explicativos de
la realidad. Se trata, en resumen y en
buena medida, del origen de muchas
de las ideologías modernas, que
reducen la visión de la realidad
eliminando de su comprensión la
revelación sobrenatural, la
espiritualidad del hombre y en
definitiva el anhelo por la búsqueda



de las verdades últimas de la persona
y de Dios.

En el siglo XVIII fueron fundadas las
primeras logias masónicas: de ellas,
una buena parte asumió tonos y
actividades claramente anticatólicas.

5. La Edad Contemporánea (a
partir de 1789)

La Revolución Francesa, que empezó
con la decisiva aportación del bajo
clero, derivó rápidamente hacia
actitudes de galicanismo extremo,
llegando a producir el cisma de la
Iglesia Constitucional, y a
continuación asumiendo tonos
claramente anticristianos
(instauración del culto al Ente
Supremo, abolición del calendario
cristiano, etc.), hasta llegar a una
cruenta persecución de la Iglesia
(1791-1801): el papa Pío VI murió en
el 1799 prisionero de los
revolucionarios franceses. La subida
al poder de Napoleón Bonaparte,



hombre pragmático, trajo la paz
religiosa con el Concordato de 1801;
más adelante, sin embargo,
surgieron desavenencias con Pío VII
por las intrusiones continuas del
gobierno francés en la vida de la
Iglesia: como resultado, el papa fue
hecho prisionero por Bonaparte
durante aproximadamente cinco
años.

Con la Restauración de las
monarquías prerrevolucionarias
(1815), para la Iglesia volvió un
periodo de paz y tranquilidad,
favorecido también por el
romanticismo, corriente de
pensamiento predominante en la
primera mitad del s. XIX. Sin
embargo, pronto se delineó una
nueva ideología profundamente
opuesta al catolicismo: el liberalismo,
heredero de los ideales de la
Revolución Francesa, que poco a
poco logró afirmarse políticamente,
promoviendo la instauración de



legislaciones discriminatorias o
persecutorias contra la Iglesia. El
liberalismo se unió en muchos países
al nacionalismo, y más adelante, en
la segunda mitad del siglo, se alió con
el imperialismo y el positivismo, que
contribuyeron ulteriormente a la
descristianización de la sociedad. Al
mismo tiempo, como reacción a las
injusticias sociales provocadas por
las legislaciones liberalistas, nacían y
se difundían una serie de ideologías
dirigidas a hacerse portavoces de las
aspiraciones de las clases oprimidas
por el nuevo sistema económico: el
socialismo utópico, el socialismo
“científico”, el comunismo, el
anarquismo, todas ellas unidas por
proyectos de revolución social y una
filosofía subyacente de tipo
materialista.

El catolicismo en el s. XIX perdió en
casi todas las naciones la protección
del estado, que, es más, pasó a tener
una actitud adversa; y en 1870



terminó el poder temporal de los
papas, con la conquista italiana de
los Estado Pontificios y la unificación
de la península. Al mismo tiempo, sin
embargo, la Iglesia supo sacar
ventajas de esta crisis para fortalecer
la unión de todos los católicos
entorno a la Santa Sede, y para
liberarse de las intrusiones de los
estados en el gobierno interno de la
Iglesia, a diferencia de lo sucedido en
el periodo de las monarquías
confesionales de la Edad Moderna. El
culmen de este fenómeno fue la
solemne declaración, en 1870, del
dogma de la infalibilidad del papa
por parte del Concilio Vaticano I,
celebrado durante el pontificado de
Pío IX (1846-1878). En este siglo,
además, la vida de la Iglesia se
caracterizó por una gran expansión
misionera (en Africa, Asia y Oceanía),
por un gran florecimiento de
fundaciones de congregaciones
religiosas femininas de vida activa, y



por la organización de un vasto
apostolado laical.

En el s. XX la Iglesia se enfrentó a
numerosos desafíos: Pío X tuvo que
reprimir las tendencias teológicas
modernistas dentro del propio
cuerpo eclesiástico. Estas corrientes
se caracterizaban, en sus
manifestaciones más radicales, por
un inmanentismo religioso que,
aunque mantenía la formulaciones
tradicionales de la fe, en realidad las
vaciaba de contenido. Benedicto XV
se enfrentó a la tempestad de la
Primera Guerra Mundial, logrando
mantener una política de
imparcialidad entre los
contendientes, y desarrollando una
actividad humanitaria a favor de los
prisioneros de guerra y la población
afectada por la catástrofe bélica. Pío
XI se opuso a los totalitarismos de
diverso tipo, que persiguieron de un
modo más o menos abierto a la
Iglesia durante su pontificado: el



comunista en la Unión Soviética y en
España, el nacionalsocialista en
Alemania, el fascista en Italia, el de
inspiración masónica en México;
además, este papa desarrolló una
gran promoción del clero y del
episcopado local en las tierras de
misión africanas y asiáticas que,
continuada después por su sucesor,
Pío XII, permitió a la Iglesia
presentarse ante el fenómeno de la
descolonización como elemento
autóctono, y no extranjero.

Pío XII tuvo que afrontar la terrible
prueba de la Segunda Guerra
Mundial, durante la cual actuó de
diversos modos para salvar de la
persecución nacionalsocialista a
cuantos hebreos fuera posible (se
calcula que la Iglesia Católica salvó
aproximadamente 800.000); Con un
proceder realista, no consideró
oportuno lanzar una pública
denuncia, puesto que ésta habría
empeorado la grave situación de los



católicos también perseguidos en
varios de los territorios ocupados por
los alemanes, y habría anulado su
posibilidad de intervenir en favor de
los hebreos. Muchas altas
personalidades del mundo israelita
reconocieron públicamente, tras la
guerra, los grandes méritos de este
papa con respecto a su pueblo.

Juan XXIII convocó el Concilio
Vaticano II (1962-1965), que fue
concluido por Pablo VI, y que abrió
una época pastoral diversa en la
Iglesia, subrayando la llamada
universal a la santidad, la
importancia del esfuerzo ecuménico,
los aspectos positivos de la
modernidad, la ampliación del
diálogo con otras religiones y con la
cultura. En los años sucesivos al
concilio, la Iglesia sufrió una
profunda crisis interna de carácter
doctrinal y disciplinar, que logró
superar, en buena medida, durante
el largo pontificado de Juan Pablo II



(1978-2005), papa de extraordinaria
personalidad, que hizo alcanzar a la
Santa Sede unos niveles de
popularidad y prestigio antes
desconocidos, dentro y fuera de la
Iglesia Católica.

Carlo Pioppi

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

J. Orlandis, Historia del cristianismo ,
Rialp, Madrid 1983.

A. Torresani, Breve storia della
Chiesa , Ares, Milano 1989.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/tema-14-
historia-de-la-iglesia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/tema-14-historia-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-14-historia-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-co/article/tema-14-historia-de-la-iglesia/

	Tema 14. Historia de la Iglesia

