
opusdei.org

Ser y hacerse
hermanos en la
convivencia
sociopolítica

Una de las novedades más
importantes de la encíclica
"Fratelli Tutti" es el vínculo que
postula entre la fraternidad y el
bien común político.
Recogemos algunos extractos
del estudio realizado por Maria
Aparecida Ferrari, publicado en
el boletín Romana.

11/05/2023



Recogemos algunos extractos del
estudio realizado por Maria
Aparecida Ferrari, publicado el 
volumen 73 del boletín Romana.

No es habitual presentar la
fraternidad como uno de los
principios estructurantes de la
convivencia política. De hecho,
una de las novedades de
enfoque más importantes de la
encíclica Fratelli Tutti es el
vínculo que postula entre la
fraternidad y el bien común
político.
El concepto “relacional”
aplicado al bien común político
pone de relieve algo nuevo con
respecto a los supuestos más
extendidos en la filosofía y las
ciencias sociales. Mientras que
en estas el bien común suele
concebirse en términos de

• 

• 

https://romana.org/es/73/estudio/ser-y-hacerse-hermanos-en-la-convivencia-sociopoli/


“propiedad” de los ciudadanos
o del Estado, la comprensión
relacional lo identifica
esencialmente como aquella
forma de convivencia que
permite a los sujetos sociales
procurarse sus propios fines
con autonomía y
responsabilidad.

(…) el fin común, la vida buena
en la convivencia política, se
compone primordialmente de
relaciones humanas de calidad,
de tal modo que realizar el bien
común es generar, preservar y
fortalecer las relaciones que
permiten a los individuos y a
los grupos caminar libremente
hacia ese bien de todos que
también enriquece el propio
bien particular.
Si el bien común es ante todo el
vínculo social del que dependen
tanto los fines materiales como
los racionales o espirituales,

• 

• 



habrá que concluir que el
ciudadano no encuentra su
realización en sí mismo, sino en
la interacción “con” los demás y
“para” los demás.
La concepción cristiana del bien
común sostiene, en efecto, que
las personas, individualmente y
en asociación, así como la
propia sociedad política, están
llamadas a poner en práctica
esa «fraternidad abierta, que
permite reconocer, valorar y
amar a cada persona más allá
de la cercanía física, más allá
del lugar del universo donde
haya nacido o donde
habite» (FT 1).
No es de las fábricas, ni
tampoco de la imposición de
leyes, de donde provienen
ciertos bienes esenciales de la
convivencia como la paz, la
justicia, el amor al prójimo, la
gratuidad, el perdón, la
protección del medio ambiente,

• 

• 



el amor al bien ajeno, el
ejercicio de la libertad
orientado al bien colectivo, la
gratitud, la laboriosidad, etc.
Estos son bienes comunes y
eminentemente políticos, ya
que son personales y
relacionales. 

Ser agente generador del bien
común exige del ciudadano algo
más que la estricta obediencia
al ordenamiento jurídico
establecido: implica un ejercicio
de la libertad que excede los
límites legales, pues requiere
laboriosidad, honestidad,
solidaridad, prudencia,
subsidiariedad, confianza,
templanza, etc.
La fraternidad social toma
forma, de modo que cuando un
ciudadano se relaciona con los
demás con sentido del respeto y
de la reciprocidad, desempeña
competentemente su profesión

• 

• 



o sus deberes, se ocupa de los
intereses comunes..., está
mostrando el rostro de la
fraternidad en la esfera
sociopolítica, y al hacerlo
configura el bien común
político en su significado más
auténtico. Fratelli Tutti lo
ilustra claramente retomando
la parábola del buen
samaritano. 
El «posadero», que en la
exégesis habitual pasa muchas
veces desapercibido, demuestra
aún mejor que los otros que
toda persona, con su vida
sencilla y ordinaria, puede vivir
la fraternidad social de forma
estable y de acuerdo con sus
peculiaridades en el ámbito de
la ciudadanía política. (…) De
hecho, como observa la
encíclica, «aun el buen
samaritano necesitó de la
existencia de una posada que le
permitiera resolver lo que él

• 



solo en ese momento no estaba
en condiciones de asegurar» (FT
165).
Es necesario que todos, en sus
relaciones, sean continuamente
«posaderos», y por tanto
hermanos, no solo en la acogida
y el cuidado del otro en la
familia y en las diversas
comunidades fundadas sobre la
base de la amistad y la
confianza, sino también en los
demás ámbitos de relación.
Sin duda, en la sociedad política
las relaciones suelen ser
amplias y anónimas, pero esto
no excluye su dimensión
fraternal. Quien, por ejemplo,
limpia una plaza −ya sea como
empleado municipal o como
usuario de ese espacio− al
hacerlo respeta y cuida a todos
los demás ciudadanos, aunque
no conozca sus rostros y no
tenga una concreta relación
directa con ellos.

• 

• 



El ejercicio de la fraternidad
social se traduce, por tanto, en
la personificación del
«posadero» en la vida cotidiana
en los distintos ámbitos de
relación.
“¿Quién es mi hermano en la
convivencia sociopolítica?”. Por
supuesto, se puede responder:
“el que tiene hambre, sed, no
está vestido, está en la cárcel o
está enfermo”. Pero, siendo
cierta, esta respuesta es
también incompleta, ya que el
otro no es mi hermano solo
porque está necesitado o solo
cuando está desamparado (…)
Se trata, por tanto, de percibir
en el otro −y no propiamente en
su necesidad− que es un
hermano, es decir, alguien
constantemente merecedor de
algo que presupone en todos la

• 

• 



disposición de dar y de darse en
libertad.

Como el samaritano prestó un
servicio y «se fue sin esperar
reconocimientos ni gratitudes»,
los «posaderos» del mundo
ejercen, en la rutina diaria de
su vida y en su trabajo, la
responsabilidad hacia ese
«herido que es el pueblo mismo
y todos los pueblos de la tierra».
Desde su lugar en la sociedad
(…) responden a la llamada del
Papa Francisco: «Cuidemos la
fragilidad de cada hombre, de
cada mujer, de cada niño y de
cada anciano, con esa actitud
solidaria y atenta, la actitud de
proximidad del buen
samaritano» (FT 79). 
Ciertamente, no todos los
ciudadanos tienen vocación
para la actividad de gobierno
(…) ser hermano/a en el debate
público implica comprometerse

• 

• 



a aprender sobre los distintos
temas y contribuir a la solución
de los problemas sociales. Esta
conducta es un requisito del
amor social −la caridad−, pero
antes aún de la virtud cardinal
de la justicia. 

Los más preparados tienen
además una responsabilidad
especial en materia de
solidaridad y subsidiariedad.
Como señala Fratelli Tutti, «la
política no puede renunciar al
objetivo de lograr que la
organización de una sociedad
asegure a cada persona alguna
manera de aportar [al bien
común] sus capacidades y su
esfuerzo» (FT 162).

Se trata, en definitiva, de
conjugar también en la esfera
pública el “nosotros” en vez del
“yo” −como planteaba el Papa
Francisco en una reciente

• 

• 



entrevista−, para lograr la
“caridad política” o “caridad
social”, entendida como
superación de la mentalidad
individualista y maduración de
ese sentido del “nosotros” que
hace amar el bien colectivo y
buscar verdaderamente el bien
de todas las personas (FT 182).

La encíclica llama a todos a la
responsabilidad: ciudadanos de
a pie, instituciones públicas y
privadas, Estados y organismos
internacionales. Se trata de
evitar la polarización que
divide y aliena, sin eludir los
debates necesarios. El objetivo
común es ineludible: llegar a
«una globalización de los
derechos humanos más
básicos» (FT 189). Si este
objetivo está todavía lejos no es
porque sea inalcanzable, sino
por otras razones.

• 



Las circunstancias ordinarias o
extraordinarias de la
convivencia, ya sean positivas o
negativas, representan
ocasiones especiales no solo
para dar a los demás algo de lo
que uno posee, sino también
para darse a sí mismo con un
compromiso que sea total, en el
sentido de que se haga todo lo
que se puede hacer.

Maria Aparecida Ferrari,
Profesora Asociada de Ética
Aplicada en la Facultad de
Filosofía de la Universidad
Pontificia de la Santa Cruz
(Roma). Boletín Romana, n. 73,
Julio-Diciembre 2021, p. 261-271

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/ser-hacerse-

• 

https://opusdei.org/es-co/article/ser-hacerse-hermanos-convivencia-sociopolitica-fratelli-tutti/
https://opusdei.org/es-co/article/ser-hacerse-hermanos-convivencia-sociopolitica-fratelli-tutti/


hermanos-convivencia-sociopolitica-
fratelli-tutti/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/ser-hacerse-hermanos-convivencia-sociopolitica-fratelli-tutti/
https://opusdei.org/es-co/article/ser-hacerse-hermanos-convivencia-sociopolitica-fratelli-tutti/

	Ser y hacerse hermanos en la convivencia sociopolítica

