
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (V): Para
que la música suene

La vocación al Opus Dei es una
llamada a interpretar una
partitura, a tocar una música de
Dios que tiene tantas
variaciones como personas.

01/03/2019

Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (V): Para que la
música suene

Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


Cuando Jesús hablaba del Reino de
Dios, sabía que se trataba de algo
muy distinto de lo que podían
imaginar quienes le oían; muy
distinto también de lo que tendemos
a imaginar nosotros hoy. Por eso
empleaba parábolas: relatos e
imágenes que, más que dar una
definición, invitan a adentrarse en
un misterio. Jesús compara el Reino
de Dios, por ejemplo, con «un grano
de mostaza que, cuando se siembra
en la tierra, es la más pequeña de
todas las semillas que hay en la
tierra; pero, una vez sembrado, crece
y se hace mayor que todas las
hortalizas, y echa ramas grandes, de
manera que los pájaros del cielo
puedan anidar bajo su sombra» (Mc
4,31-32). Un grano pequeño que se
entierra, que desaparece a los ojos de
los hombres y cae en el olvido; pero
que no para de crecer, mientras la
historia sigue su curso,



aparentemente ajena a él. Crece,
incluso de noche, cuando nadie lo
cuida, cuando nadie le presta
atención.

El 2 de octubre de 1928 Dios hizo que
san Josemaría descubriera en su
alma una semilla que solo Él podía
haber puesto: un pequeño grano de
mostaza que estaba llamado a crecer
en el gran campo de la Iglesia. Se
conserva una nota, escrita al cabo de
unos meses, en la que recoge en unos
pocos rasgos el código genético de esa
semilla: «Simples cristianos. Masa en
fermento. Lo nuestro es lo ordinario,
con naturalidad. Medio: el trabajo
profesional. ¡Todos santos! Entrega
silenciosa»[1]. Desde que Dios le dio la
misión de cuidar de esa semilla, san
Josemaría ya no vivió para otra cosa.
Y lo que entonces era todo promesa,
todo esperanza, hoy es un árbol
frondoso que acoge a muchas almas
y da sabor a muchas vidas.



Lo normal es querer ser santo

«Cada santo —escribe el Papa—es
una misión; (…) es un mensaje que el
Espíritu Santo toma de la riqueza de
Jesucristo y regala a su pueblo»[2].
San Josemaría recibió un mensaje y
lo encarnó. Se convirtió él mismo en
el mensaje, y su vida y sus palabras
empezaron a interpelar a muchas
personas. «Que tu vida no sea una
vida estéril. —Sé útil. —Deja poso.
Ilumina, con la luminaria de tu fe y
de tu amor (...). Y enciende todos los
caminos de la tierra con el fuego de
Cristo que llevas en el corazón»[3].

Él llevaba ese fuego dentro, como
percibió enseguida José Luis
Múzquiz, uno de los primeros fieles
del Opus Dei que recibieron la
ordenación sacerdotal. En su primer
encuentro con él, san Josemaría le
habló de algo que quizá nadie antes
le había planteado: ser apóstol en su
lugar de trabajo. Y enseguida añadió:



«no hay más amor que el Amor; los
otros amores son pequeños». Este
giro impresionó profundamente a su
interlocutor: «Se veía que le salía del
fondo del alma, de un alma
enamorada de Dios. Los circuitos
mentales que yo tenía terminaron
entonces de fundirse»[4].

En una Misa de acción de gracias por
la beatificación de esta alma
enamorada, el entonces cardenal
Ratzinger explicaba, con esa mezcla
tan suya de llaneza y profundidad,
cómo «el significado de la palabra
“santo” ha experimentado a lo largo
de los tiempos un estrechamiento
peligroso, que sin duda sigue
influyendo aún hoy. Nos hace pensar
en los santos que vemos
representados en los altares, en
milagros y virtudes heroicas, y nos
sugiere que la santidad es para unos
pocos elegidos, entre los que no nos
podemos incluir. Entonces dejamos
la santidad para esos pocos, cuyo



número desconocemos, y nos
conformamos simplemente con ser
como somos. En medio de esta apatía
espiritual, Josemaría Escrivá ha
actuado como un despertador,
clamando: No, la santidad no es lo
extraordinario sino lo ordinario, lo
normal para cada bautizado. La
santidad no consiste en ciertos
heroísmos imposibles de imitar, sino
que tiene mil formas y puede hacerse
realidad en cualquier sitio y
profesión. Es la normalidad»[5].

Lo natural, pues, para un cristiano,
es querer ser santo. Por eso, desde
muy pronto, san Josemaría escribía:
«Los santos no han sido seres
deformes; casos para que los estudie
un médico modernista. Fueron, son
normales: de carne, como la tuya. —
Y vencieron»[6]. La llamada al Opus
Dei supone una toma de conciencia
de esta normalidad de la santidad; el
deseo de convertirse en «intérpretes»
de este sencillo mensaje, de esta



música. Existen, en efecto, las
«partituras»: la vida y la predicación
de san Josemaría; la proclamación de
la llamada universal a la santidad,
por parte del Concilio Vaticano II[7];
el magisterio reciente de los Papas,
que desarrolla esa enseñanza… y,
sobre todo, el Evangelio[8]. Existen,
pues, las partituras; pero es
necesario que la música suene en
todos los rincones del mundo, con
una infinidad de variaciones que
están todavía por ver la luz: las vidas
concretas de muchos cristianos.

Tan de cerca que vivamos con Él

Al inspirar el Opus Dei, el Señor
regaló a su Iglesia un camino, una
espiritualidad «diseñada» para
encarnarse en todo tipo de paisajes
cotidianos, para fusionarse con el
trabajo y la vida normal y corriente
de personas muy distintas. Este
mensaje está expuesto y glosado por
san Josemaría en numerosos escritos,



homilías, encuentros de familia,
viajes de catequesis, etc., en todos los
cuales resuena la afirmación
contenida en uno de los puntos de 
Surco: «De lejos —allá, en el
horizonte— parece que el cielo se
junta con la tierra. No olvides que,
donde de veras la tierra y el cielo se
juntan, es en tu corazón de hijo de
Dios»[9]. Por eso, aunque la vocación
al Opus Dei llene a las personas de
iniciativa, de ganas de mejorar su
entorno, no las lleva
fundamentalmente a hacer cosas, o a
hacer más cosas de las que ya llevan
entre manos. Las lleva sobre todo a
hacerlas de otro modo, estando con
Dios en todo lo que hacen,
procurando compartir todo con Él.
«Hijos míos, seguir a Cristo (…) es
nuestra vocación. Y seguirle tan de
cerca que vivamos con Él, como los
primeros Doce; tan de cerca que nos
identifiquemos con Él, que vivamos
su Vida, hasta que llegue el
momento, cuando no hemos puesto



obstáculos, en el que podamos decir
con san Pablo: No vivo yo, sino que
Cristo vive en mí (Gal 2,10)»[10].

Uno de los primeros
supernumerarios recuerda su
sorpresa cuando el Fundador de la
Obra le dijo: «Dios te llama por
caminos de contemplación». Para él,
que estaba casado y con hijos, y que
tenía que luchar por sacar adelante
su familia, fue «un verdadero
descubrimiento»[11]. En otra
ocasión, san Josemaría aconsejaba:
«Habla, habla con el Señor: “Que me
canso, Señor, que no puedo más.
Señor, que esto no me sale; ¿cómo lo
harías?”»[12]. Eso, precisamente, es
la contemplación en medio del
mundo: una mirada profunda y
cariñosa a la realidad, que se nutre
de la mirada de Dios, por un diálogo
continuo con él. San Josemaría
resumía este bonito desafío en frase
redonda: «cuanto más dentro del
mundo estemos, tanto más hemos de



ser de Dios»[13]. Y esta cercanía, esta
amistad tan intensa con Él, es la raíz
de la que brotan dos rasgos que, aun
sin ser exclusivos de la vocación a la
Obra, tienen un relieve particular
para los cristianos a los que Dios
llama por este camino: la llamada a
ser apóstoles, a dar a conocer a
Cristo, y la misión de transformar y
reconciliar el mundo con Dios a
través de su trabajo.

Antes de detenernos en ellos, sin
embargo, surge lógicamente una
pregunta: si, como san Josemaría
predicó durante toda su vida, y el
Papa nos ha recordado
recientemente, la santidad es para
todos; si el Señor manda a todos los
cristianos a comunicar el evangelio,
¿qué es entonces lo específico de la
vocación al Opus Dei como respuesta
a la llamada a encontrar a Dios en
medio del mundo?



Es relativamente sencillo de explicar
si tenemos en cuenta que las diversas
vocaciones cristianas son
determinaciones, modalidades o
cauces de la vida y la vocación
comunicadas por el bautismo.
Concretamente, «la vocación al Opus
Dei recoge, acoge, encauza la entrega
o dedicación a Dios y a los demás que
es reclamada por la vocación
cristiana; lo único que se añade de
peculiar es, precisamente, el cauce:
que esa dedicación se lleva a cabo
formando parte de una concreta
institución de la Iglesia (el Opus Dei):
con una determinada espiritualidad
y con unos precisos medios
formativos y apostólicos»[14], que se
dirigen en particular a servir a Dios y
a los demás a través del trabajo y de
las cosas normales de todos los días.
Dicho de otro modo: quien descubre
y acoge su llamada al Opus Dei se
decide a dar su vida por los demás
(esa es la esencia de la vida
cristiana), y cuenta con un camino



para acometer ese reto, de la mano
de Dios, y con la ayuda de una gran
familia. Y por eso está dispuesto a
poner todo lo que pueda de su parte
para que este carisma alimente su
vida interior, ilumine su inteligencia,
enriquezca su personalidad… de
modo que pueda efectivamente
encontrar a Dios en su vida y, a la
vez, compartir ese hallazgo.

La iluminación divina del dos de
octubre de 1928, y otras que le
siguieron, mostraron a san Josemaría
que debía dedicar su vida a
promover entre todos los cristianos
corrientes –hombres y mujeres que
viven en el mundo, dedicados a las
más diversas tareas humanas- la
conciencia de que todos están
llamados a la santidad y al
apostolado. Y a hacerlo promoviendo
una institución, el Opus Dei,
integrada por cristianos corrientes
que, acogiendo la llamada divina a
hacer suyo ese ideal, dieran



testimonio con sus propias vidas no
sólo de su grandeza sino también de
la posibilidad, con la ayuda de la
gracia, de procurar llevarlo a la
práctica, aún contando con las
propias limitaciones.

Todos los que tengan el corazón
grande

En el camino de Betania a Jerusalén,
Jesús siente hambre. Busca algo de
comer y se acerca a una higuera (Mt
21,18). «Se acerca a ti y se acerca a
mí. Jesús, con hambre y sed de
almas. Desde la Cruz ha clamado: 
sitio! (Jn 19,28), tengo sed. Sed de
nosotros, de nuestro amor, de
nuestras almas y de todas las almas
que debemos llevar hasta Él, por el
camino de la Cruz, que es el camino
de la inmortalidad y de la gloria del
Cielo»[15].

La vocación a la Obra supone un
fuerte «contagio» de esa hambre y 
sed de Dios. Cuando san Josemaría se



esforzaba por sacar adelante la
primera residencia de la Obra, había
quienes le encarecían a no
precipitarse. En un retiro anotaba:
«Prisa. No es prisa. Es que Jesús
empuja»[16]. Le urgía, como a san
Pablo, el amor de Cristo (Cfr. 2 Cor
5,14). Y con esa misma urgencia
serena quiere Dios que llamemos a la
puerta de cada uno y de cada una:
«¡Date cuenta, quienquiera que seas,
de que eres amado!»[17]. Y esto con
normalidad, con naturalidad,
queriendo y dejándose querer por
todos, ayudando, sirviendo,
transmitiendo lo que sabemos,
aprendiendo, compartiendo retos y
trabajos, problemas y angustias,
creando lazos de amistad... Ahí
donde nacemos, donde trabajamos,
donde descansamos, donde
compramos, podemos ser fermento,
levadura, sal, luz del mundo.

Dios no llama a su Obra a
superhéroes. Llama a gente normal,



con tal de que tengan un corazón
grande y magnánimo, un corazón en
el que quepan todos. Así lo
vislumbraba ya san Josemaría en un
texto de los primeros años, pensando
en quienes podrían recibir la
llamada de Dios a la Obra: «no caben:
los egoístas, ni los cobardes, ni los
indiscretos, ni los pesimistas, ni los
tibios, ni los tontos, ni los vagos, ni
los tímidos, ni los frívolos. Caben: los
enfermos, predilectos de Dios, y
todos los que tengan el corazón
grande, aunque hayan sido mayores
sus flaquezas»[18]. En resumen,
quienes descubren que Dios les llama
al Opus Dei pueden ser personas con
defectos, con limitaciones, con
miserias; pero también con ideales
grandes, con ansias de amar, de
pegar a los demás el amor de Dios.

Amar el mundo como lo ama Dios

«Tanto amó Dios al mundo —leemos
en el evangelio de san Juan— que le



entregó a su Hijo Unigénito, para que
todo el que cree en él no perezca,
sino que tenga vida eterna» (Jn 3,16).
Dios ama apasionadamente el mundo
que ha creado, que no solo no es un
obstáculo para la santidad, sino que
es su lugar nativo. Y el mensaje de la
Obra lleva en su entraña esta
convicción: podemos ser santos no a
pesar de vivir en el mundo, sino
precisamente con ocasión de él,
profundamente metidos en él.
Porque el mundo, esa misteriosa
amalgama de grandezas y miserias,
de amor y odio, de rencor y perdón,
de guerras y paz, «está esperando la
manifestación de los hijos de
Dios» (Rm 8,19).

Para hablar de nuestra relación con
el mundo, el Génesis se sirve de dos
verbos: «guardar» y «cultivar» (cfr. 
Gn 2,15). Con el primero, que se
emplea también para expresar el
cumplimiento de los mandamientos,
el Señor nos hace responsables del



mundo; nos dice que no podemos
usarlo de un modo despótico. Con el
segundo, «cultivar», que significa
tanto «trabajar» (habitualmente la
tierra), como «dar culto» (cfr. Nm
8,11), Dios une el trabajo al culto:
trabajando no solo nos realizamos,
sino que también damos un culto
agradable a Dios, porque amamos el
mundo como lo ama Él. Santificar el
trabajo es por eso, en definitiva,
hacer el mundo más bello, hacer
espacio en él para Dios.

Él mismo ha querido guardar y
cultivar el mundo que salió de sus
manos de Creador, trabajando con
manos de hombre, de criatura. Si
durante siglos los años de la vida
oculta del Señor en el taller de
Nazaret se percibieron como años de
oscuridad, sin brillo, a la luz del
espíritu de la Obra se hacen «claros
como la luz del sol (…), resplandor
que ilumina nuestros días y les da
una auténtica proyección»[19]. Por eso



san Josemaría animaba a sus hijos a
meditar con frecuencia ese trabajo,
que nos recuerda el crecimiento del
grano de trigo, escondido y silencioso.
Así crecía Jesús —él mismo se
compararía más tarde al grano de
trigo (cfr. Jn 12,24)— en el taller de
José y el de su Madre, en aquel taller-
hogar.

La vida sencilla de la Sagrada Familia
muestra cómo hay trabajos que,
aunque parecen humildes a una
mirada terrena, a los ojos de Dios
tienen un valor inmenso, por el
amor, el cuidado y las ganas de ser
útil que se pone en ellos. Por eso,
«santificar el trabajo no es hacer algo
santo mientras se trabaja, sino
precisamente hacer santo el trabajo
mismo»[20]. De esta manera, «el
trabajo humano bien terminado se
ha hecho colirio, para descubrir a
Dios (…) en todas las cosas. Y ha
ocurrido precisamente en nuestro
tiempo, cuando el materialismo se



empeña en convertir el trabajo en un
barro que ciega a los hombres, y les
impide mirar a Dios»[21].

Para dar fruto, el grano necesita
esconderse, desaparecer. Así veía su
vida san Josemaría: «ocultarme y
desaparecer es lo mío, que sólo Jesús
se luzca»[22]. Y así también quiere
Dios que vean su vida todos los
hombres y las mujeres que Él llama y
seguirá llamando a la Obra. Como los
primeros cristianos: personas
normales y corrientes que, si
armaron ruido, no lo hicieron para
cosechar aplausos, sino para que
Dios pudiera lucirse. Personas que,
sobre todo, «vivieron de Cristo y que
dieron a conocer a Cristo (…):
sembradores de paz y de alegría, de
la paz y de la alegría que Jesús nos ha
traído»[23].

Eduardo Camino / Carlos Ayxelá



[1] Apuntes íntimos, n. 35, en P.
Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp 1993, p.
216.

[2] Francisco, Ex. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 21.

[3] San Josemaría, Camino, n. 1.

[4] Camino, edición crítico-histórica,
comentario al n. 417.

[5] J. Ratzinger, Homilía, 19-V-1992,
citada en Romana, n. 14 (1992) p. 48,
y disponible en español aquí.

[6] Camino, n. 133.

[7] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium (21-X-1964), n. 40.

[8] Cfr. Juan Pablo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici (30-XII-1988), nn.
16-17; Benedicto XVI, Audiencia, 13-
IV-2011; y, más recientemente, la
exhortación apostólica Gaudete et

https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/
https://romana.org/14/beatificazione-venerabile-servo-di-dio-josemaria/19-e-20-maggio-solenni-concelebrazioni-eucaristich/
https://opusdei.org/es-es/article/homilia-en-la-basilica-de-los-doce-apostoles/


exsultate (19-III-2008) del Papa
Francisco.

[9] San Josemaría, Surco, n. 309

[10] En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 101.

[11] V. García Hoz, “Mi encuentro con
Monseñor Escrivá de Balaguer”, en
R. Serrano (ed.) Así le vieron, Rialp,
Madrid, 1992, p. 83.

[12] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar en Tajamar, 22-
X-1972 (recogidas en el documental
“El corazón del trabajo”).

[13] San Josemaría, Forja, n. 740.

[14] F. Ocáriz, “La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia”, en 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp,
Madrid, 2014, p. 169.

[15] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
202.

https://opusdei.org/es-es/video/el-corazon-del-trabajo-san-josemaria/


[16] Apuntes íntimos, n. 1753, citado
en Vázquez de Prada, A. El Fundador
del Opus Dei (I), Rialp, Madrid 2010,
9ª ed., p. 511.

[17] San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza &
Janés, Barcelona 1994, p. 19.

[18] San Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 65.

[19] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Beato Álvaro del Portillo, Carta,
30-IX-1975 (AGP, biblioteca, P17,
1991, vol. II, p. 63).

[22] San Josemaría, Carta, 28-I-1975,
en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.



[23] Es Cristo que pasa, n. 30.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/ser-del-opus-
dei/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/ser-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-co/article/ser-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-co/article/ser-del-opus-dei/

	Algo grande y que sea amor (V): Para que la música suene

