
opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2020)

Homilías de las celebraciones
litúrgicas del Papa Francisco
durante la Semana Santa:
Domingo de Ramos, Jueves
Santo, Viernes Santo, la Vigilia
Pascual y el Domingo de
Pascua.

12/04/2020

Domingo de Ramos - Jueves Santo - 
Viernes Santo / Via Crucis - Sábado



Santo Vigilia Pascual - Domingo de
Pascua / Bendición Urbi et Orbi

Domingo de Ramos. 5 de abril de
2020

Jesús «se despojó de sí mismo
tomando la condición de 
esclavo» (Flp 2,7). Con estas palabras
del apóstol Pablo, dejémonos
introducir en los días santos, donde
la Palabra de Dios, como un
estribillo, nos muestra a Jesús como 
siervo: el siervo que lava los pies a
los discípulos el Jueves santo; el
siervo que sufre y que triunfa el
Viernes santo (cf. Is 52,13); y
mañana, Isaías profetiza sobre Él:
«Mirad a mi Siervo, a quien
sostengo» (Is 42,1). Dios nos salvó 
sirviéndonos. Normalmente
pensamos que somos nosotros los
que servimos a Dios. No, es Él quien



nos sirvió gratuitamente, porque nos
amó primero. Es difícil amar sin ser
amados, y es aún más difícil servir si
no dejamos que Dios nos sirva.

Pero, una pregunta: ¿Cómo nos sirvió
el Señor? Dando su vida por
nosotros. Él nos ama, puesto que
pagó por nosotros un gran precio.
Santa Ángela de Foligno aseguró
haber escuchado de Jesús estas
palabras: «No te he amado en
broma». Su amor lo llevó a
sacrificarse por nosotros, a cargar
sobre sí todo nuestro mal. Esto nos
deja con la boca abierta: Dios nos
salvó dejando que nuestro mal se
ensañase con Él. Sin defenderse, sólo
con la humildad, la paciencia y la
obediencia del siervo, simplemente
con la fuerza del amor. Y el Padre 
sostuvo el servicio de Jesús, no
destruyó el mal que se abatía sobre
Él, sino que lo sostuvo en su
sufrimiento, para que sólo el bien
venciera nuestro mal, para que fuese



superado completamente por el
amor. Hasta el final.

El Señor nos sirvió hasta el punto de
experimentar las situaciones más
dolorosas de quien ama: la traición y
el abandono.

La traición. Jesús sufrió la traición
del discípulo que lo vendió y del
discípulo que lo negó. Fue
traicionado por la gente que lo
aclamaba y que después gritó: «Sea
crucificado» (Mt 27,22). Fue
traicionado por la institución
religiosa que lo condenó
injustamente y por la institución
política que se lavó las manos.
Pensemos en las traiciones pequeñas
o grandes que hemos sufrido en la
vida. Es terrible cuando se descubre
que la confianza depositada ha sido
defraudada. Nace tal desilusión en lo
profundo del corazón que parece que
la vida ya no tuviera sentido. Esto
sucede porque nacimos para amar y



ser amados, y lo más doloroso es la
traición de quién nos prometió ser
fiel y estar a nuestro lado. No
podemos ni siquiera imaginar cuán
doloroso haya sido para Dios, que es
amor.

Examinémonos interiormente. Si
somos sinceros con nosotros mismos,
nos daremos cuenta de nuestra
infidelidad. Cuánta falsedad,
hipocresía y doblez. Cuántas buenas
intenciones traicionadas. Cuántas
promesas no mantenidas. Cuántos
propósitos desvanecidos. El Señor
conoce nuestro corazón mejor que
nosotros mismos, sabe que somos
muy débiles e inconstantes, que
caemos muchas veces, que nos
cuesta levantarnos de nuevo y que
nos resulta muy difícil curar ciertas
heridas. ¿Y qué hizo para venir a
nuestro encuentro, para servirnos?
Lo que había dicho por medio del
profeta: «Curaré su deslealtad, los
amaré generosamente» (Os 14,5). Nos



curó cargando sobre sí nuestra
infidelidad, borrando nuestra
traición. Para que nosotros, en vez de
desanimarnos por el miedo al
fracaso, seamos capaces de levantar
la mirada hacia el Crucificado,
recibir su abrazo y decir: “Mira, mi
infidelidad está ahí, Tú la cargaste,
Jesús. Me abres tus brazos, me sirves
con tu amor, continúas
sosteniéndome... Por eso, ¡sigo
adelante!”.

El abandono. En el Evangelio de hoy,
Jesús en la cruz dice una frase, sólo
una: «Dios mío, Dios mío, ¿por qué
me has abandonado?» (Mt 27,46). Es
una frase dura. Jesús sufrió el
abandono de los suyos, que habían
huido. Pero le quedaba el Padre.
Ahora, en el abismo de la soledad,
por primera vez lo llama con el
nombre genérico de “Dios”. Y le grita
«con voz potente» el “¿por qué?”, el
porqué más lacerante: “¿Por qué,
también Tú, me has abandonado?”.



En realidad, son las palabras de un
salmo (cf. 22,2) que nos dicen que
Jesús llevó a la oración incluso la
desolación extrema, pero el hecho es
que en verdad la experimentó.
Comprobó el abandono más grande,
que los Evangelios testimonian
recogiendo sus palabras originales.

¿Y todo esto para qué? Una vez más
por nosotros, para servirnos. Para
que cuando nos sintamos entre la
espada y la pared, cuando nos
encontremos en un callejón sin
salida, sin luz y sin escapatoria,
cuando parezca que ni siquiera Dios
responde, recordemos que no
estamos solos. Jesús experimentó el
abandono total, la situación más
ajena a Él, para ser solidario con
nosotros en todo. Lo hizo por mí, por
ti, por todos nosotros, lo ha hecho
para decirnos: “No temas, no estás
solo. Experimenté toda tu desolación
para estar siempre a tu lado”. He
aquí hasta dónde Jesús fue capaz de



servirnos: descendiendo hasta el
abismo de nuestros sufrimientos más
atroces, hasta la traición y el
abandono. Hoy, en el drama de la
pandemia, ante tantas certezas que
se desmoronan, frente a tantas
expectativas traicionadas, con el
sentimiento de abandono que nos
oprime el corazón, Jesús nos dice a
cada uno: “Ánimo, abre el corazón a
mi amor. Sentirás el consuelo de
Dios, que te sostiene”.

Queridos hermanos y hermanas:
¿Qué podemos hacer ante Dios que
nos sirvió hasta experimentar la
traición y el abandono? Podemos no
traicionar aquello para lo que hemos
sido creados, no abandonar lo que de
verdad importa. Estamos en el
mundo para amarlo a Él y a los
demás. El resto pasa, el amor
permanece. El drama que estamos
atravesando en este tiempo nos
obliga a tomar en serio lo que cuenta,
a no perdernos en cosas



insignificantes, a redescubrir que la
vida no sirve, si no se sirve. Porque la
vida se mide desde el amor. De este
modo, en casa, en estos días santos
pongámonos ante el Crucificado —
mirad, mirad al Crucificado—, que es
la medida del amor que Dios nos
tiene. Y, ante Dios que nos sirve hasta
dar la vida, pidamos, mirando al
Crucificado, la gracia de vivir para
servir. Procuremos contactar al que
sufre, al que está solo y necesitado.
No pensemos tanto en lo que nos
falta, sino en el bien que podemos
hacer.

Mirad a mi Siervo, a quien sostengo.
El Padre, que sostuvo a Jesús en la
Pasión, también a nosotros nos
anima en el servicio. Es cierto que
puede costarnos amar, rezar,
perdonar, cuidar a los demás, tanto
en la familia como en la sociedad;
puede parecer un vía crucis. Pero el
camino del servicio es el que triunfa,
el que nos salvó y nos salva, nos



salva la vida. Quisiera decirlo de
modo particular a los jóvenes, en
esta Jornada que desde hace 35 años
está dedicada a ellos. Queridos
amigos: Mirad a los verdaderos
héroes que salen a la luz en estos
días. No son los que tienen fama,
dinero y éxito, sino son los que se
dan a sí mismos para servir a los
demás. Sentíos llamados a jugaros la
vida. No tengáis miedo de gastarla
por Dios y por los demás: ¡La
ganaréis! Porque la vida es un don
que se recibe entregándose. Y porque
la alegría más grande es decir, sin
condiciones, sí al amor. Es decir, sin
condiciones, sí al amor, como hizo
Jesús por nosotros.

Jueves Santo. 9 de abril de 2020

Santa Misa de la Cena del Señor

La Eucaristía, el servicio, la unción.



La realidad que vivimos hoy en esta
celebración: el Señor que quiere
permanecer con nosotros en la 
Eucaristía. Y nosotros nos
convertimos siempre en sagrarios del
Señor; llevamos al Señor con
nosotros, hasta el punto de que Él
mismo nos dice que si no comemos
su cuerpo y bebemos su sangre, no
entraremos en el Reino de los Cielos.
Este es el misterio del pan y del vino,
del Señor con nosotros, en nosotros,
dentro de nosotros.

El servicio. Ese gesto que es una
condición para entrar en el Reino de
los Cielos. Servir, sí, a todos. Pero el
Señor, en aquel intercambio de
palabras que tuvo con Pedro (cf. Jn
13,6-9), le hizo comprender que para
entrar en el Reino de los Cielos
debemos dejar que el Señor nos
sirva, que el Siervo de Dios sea siervo
de nosotros. Y esto es difícil de
entender. Si no dejo que el Señor sea
mi siervo, que el Señor me lave, me



haga crecer, me perdone, no entraré
en el Reino de los Cielos.

Y el sacerdocio. Hoy quisiera estar
cerca de los sacerdotes, de todos los
sacerdotes, desde el recién ordenado
hasta el Papa. Todos somos
sacerdotes: los obispos, todos...
Somos ungidos, ungidos por el Señor;
ungidos para celebrar la Eucaristía,
ungidos para servir.

Hoy no hemos tenido la Misa Crismal
—espero que podamos tenerla antes
de Pentecostés, de lo contrario
tendremos que posponerla hasta el
año que viene—, sin embargo, no
puedo dejar pasar esta Misa sin
recordar a los sacerdotes. Sacerdotes
que ofrecen su vida por el Señor,
sacerdotes que son servidores. En
estos días, más de sesenta han
muerto aquí, en Italia, atendiendo a
los enfermos en los hospitales,
juntamente con médicos,
enfermeros, enfermeras... Son “los



santos de la puerta de al lado”,
sacerdotes que dieron su vida
sirviendo. Y pienso en los que están
lejos. Hoy recibí una carta de un
sacerdote franciscano, capellán de
una prisión lejana, que cuenta cómo
vive esta Semana Santa con los
prisioneros. Sacerdotes que van lejos
para llevar el Evangelio y morir allí.
Un obispo me dijo que lo primero
que hacía cuando llegaba a un lugar
de misión, era ir al cementerio, a la
tumba de los sacerdotes que
murieron allí, jóvenes, por la peste y
enfermedades de aquel lugar: no
estaban preparados, no tenían los
anticuerpos. Nadie sabe sus
nombres: sacerdotes anónimos. Los
curas de los pueblos, que son
párrocos en cuatro, cinco, siete
pueblos de montaña; van de uno a
otro, y conocen a la gente... Una vez,
uno de ellos me dijo que sabía el
nombre de todas las personas de los
pueblos. “¿En serio?”, le dije. Y él me
dijo: “¡Y también el nombre de los



perros!”. Conocen a todos. La
cercanía sacerdotal. Sacerdotes
buenos, sacerdotes valientes.

Hoy os llevo en mi corazón y os llevo
al altar. Sacerdotes calumniados.
Muchas veces sucede hoy, que no
pueden salir a la calle porque les
dicen cosas feas, con motivo del
drama que hemos vivido con el
descubrimiento de las malas
acciones de sacerdotes. Algunos me
dijeron que no podían salir de la casa
con el clergyman porque los
insultaban; y ellos seguían.
Sacerdotes pecadores, que junto con
los obispos y el Papa pecador no se
olvidan de pedir perdón y aprenden
a perdonar, porque saben que
necesitan pedir perdón y perdonar.
Todos somos pecadores. Sacerdotes
que sufren crisis, que no saben qué
hacer, se encuentran en la
oscuridad...



Hoy todos vosotros, hermanos
sacerdotes, estáis conmigo en el altar,
vosotros, consagrados. Sólo os digo
esto: no sed tercos como Pedro.
Dejaos lavar los pies. El Señor es
vuestro siervo, está cerca de vosotros
para fortaleceros, para lavaros los
pies.

Y así, con esta conciencia de la
necesidad de ser lavado, ¡sed grandes
perdonadores! ¡Perdonad! Corazón
de gran generosidad en el perdón. Es
la medida con la que seremos
medidos. Como has perdonado, serás
perdonado: la misma medida. No
tened miedo de perdonar. A veces
hay dudas... Mirad a Cristo, mirad al
Crucificado. Allí está el perdón para
todos. Sed valientes, incluso
arriesgando en el perdón para
consolar. Y si no podéis dar el perdón
sacramental en ese momento, al
menos dad el consuelo de un
hermano que acompaña y deja la



puerta abierta para que [esa
persona] regrese.

Doy gracias a Dios por la gracia del
sacerdocio, todos nosotros
agradecemos. Doy gracias a Dios por
vosotros, sacerdotes. ¡Jesús os ama!
Sólo os pide que os dejéis lavar los
pies.

Viernes Santo - Celebración de la
Pasión del Señor (Raniero
Cantalamessa, Predicador de la Casa
Pontificia)

San Gregorio Magno decía que la
Escritura cum legentibus crescit,
crece con quienes la leen1. Expresa
significados siempre nuevos en
función de las preguntas que el
hombre lleva en su corazón al leerla.
Y nosotros este año leemos el relato
de la Pasión con una pregunta —más
aún, con un grito— en el corazón que



se eleva por toda la tierra. Debemos
tratar de captar la respuesta que la
palabra de Dios le da.

Lo que acabamos de escuchar es el
relato del mal objetivamente más
grande jamás cometido en la tierra.
Podemos mirarlo desde dos
perspectivas diferentes: o de frente o
por detrás, es decir, o por sus causas
o por sus efectos. Si nos detenemos
en las causas históricas de la muerte
de Cristo nos confundimos y cada
uno estará tentado de decir como
Pilato: «Yo soy inocente de la sangre
de este hombre» (Mt 27,24). La cruz
se comprende mejor por sus efectos
que por sus causas. Y ¿cuáles han
sido los efectos de la muerte de
Cristo? ¡Justificados por la fe en Él,
reconciliados y en paz con Dios,
llenos de la esperanza de una vida
eterna! (cf. Rom 5, 1-5)

Pero hay un efecto que la situación
en acto nos ayuda a captar en



particular. La cruz de Cristo ha
cambiado el sentido del dolor y del
sufrimiento humano. De todo
sufrimiento, físico y moral. Ya no es
un castigo, una maldición. Ha sido
redimida en raíz desde que el Hijo de
Dios la ha tomado sobre sí. ¿Cuál es
la prueba más segura de que la
bebida que alguien te ofrece no está
envenenada? Es si él bebe delante de
ti de la misma copa. Así lo ha hecho
Dios: en la cruz ha bebido, delante
del mundo, el cáliz del dolor hasta las
heces. Así ha mostrado que éste no
está envenenado, sino que hay una
perla en el fondo de él.

Y no sólo el dolor de quien tiene la fe,
sino de todo dolor humano. Él murió
por todos. «Cuando yo sea levantado
sobre la tierra —había dicho—,
atraeré a todos a mí» (Jn 12,32).
¡Todos, no sólo algunos! «Sufrir —
escribía san Juan Pablo II desde su
cama de hospital después del
atentado— significa hacerse



particularmente receptivos,
especialmente abiertos a la acción de
las fuerzas salvíficas de Dios
ofrecidas a la humanidad en Cristo».
Gracias a la cruz de Cristo, el
sufrimiento se ha convertido
también, a su manera, en una especie
de «sacramento universal de
salvación» para el género humano.

¿Cuál es la luz que todo esto arroja
sobre la situación dramática que está
viviendo la humanidad? También
aquí, más que a las causas, debemos
mirar a los efectos. No sólo los
negativos, cuyo triste parte
escuchamos cada día, sino también
los positivos que sólo una
observación más atenta nos ayuda a
captar. La pandemia del Coronavirus
nos ha despertado bruscamente del
peligro mayor que siempre han
corrido los individuos y la
humanidad: el del delirio de
omnipotencia. Tenemos la ocasión —
ha escrito un conocido Rabino judío



— de celebrar este año un especial
éxodo pascual, salir «del exilio de la
conciencia». Ha bastado el más
pequeño e informe elemento de la
naturaleza, un virus, para
recordarnos que somos mortales,
que la potencia militar y la
tecnología no bastan para salvarnos.
«El hombre en la prosperidad no
comprende —dice un salmo de la
Biblia—, es como los animales que
perecen» (Sal 49,21). ¡Qué verdad es!

Mientras pintaba al fresco la catedral
de San Pablo en Londres, el pintor
James Thornhill, en un cierto
momento, se sobrecogió con tanto
entusiasmo por su fresco que,
retrocediendo para verlo mejor, no
se daba cuenta de que se iba a
precipitar al vacío desde los
andamios. Un asistente, horrorizado,
comprendió que un grito de llamada
sólo habría acelerado el desastre. Sin
pensarlo dos veces, mojó un pincel
en el color y lo arrojó en medio del



fresco. El maestro, estupefacto, dio
un salto hacia adelante. Su obra
estaba comprometida, pero él estaba
a salvo.

Así actúa a veces Dios con nosotros:
trastorna nuestros proyectos y
nuestra tranquilidad, para salvarnos
del abismo que no vemos.

Pero atentos a no engañarnos. No es
Dios quien ha arrojado el pincel
sobre el fresco de nuestra orgullosa
civilización tecnológica. ¡Dios es
aliado nuestro, no del virus! «Tengo
proyectos de paz, no de aflicción»,
nos dice él mismo en la Biblia (Jer
29,11). Si estos flagelos fueran
castigos de Dios, no se explicaría por
qué se abaten igual sobre buenos y
malos, y por qué los pobres son los
que más sufren sus consecuencias.
¿Son ellos más pecadores que otros?

¡No! El que lloró un día por la muerte
de Lázaro llora hoy por el flagelo que
ha caído sobre la humanidad. Sí, Dios



"sufre", como cada padre y cada
madre. Cuando nos enteremos un
día, nos avergonzaremos de todas las
acusaciones que hicimos contra él en
la vida. Dios participa en nuestro
dolor para vencerlo. «Dios —escribe
san Agustín—, siendo supremamente
bueno, no permitiría jamás que
cualquier mal existiera en sus obras,
si no fuera lo suficientemente
poderoso y bueno, para sacar del mal
mismo el bien».

¿Acaso Dios Padre ha querido la
muerte de su Hijo, para sacar un bien
de ella? No, simplemente ha
permitido que la libertad humana
siguiera su curso, haciendo, sin
embargo, que sirviera a su plan, no
al de los hombres. Esto vale también
para los males naturales como los
terremotos y las pestes. Él no los
suscita. Él ha dado también de la
naturaleza una especie de libertad,
cualitativamente diferente, sin duda,
de la libertad moral del hombre, pero



siempre una forma de libertad.
Libertad de evolucionar según sus
leyes de desarrollo. No ha creado el
mundo como un reloj programado
con antelación en cualquier mínimo
movimiento suyo. Es lo que algunos
llaman la casualidad, y que la Biblia,
en cambio, llama «sabiduría de
Dios».

El otro fruto positivo de la presente
crisis sanitaria es el sentimiento de
solidaridad. ¿Cuándo, en la memoria
humana, los pueblos de todas las
naciones se sintieron tan unidos, tan
iguales, tan poco litigiosos, como en
este momento de dolor? Nunca como
ahora hemos percibido la verdad del
grito de un nuestro poeta:
«¡Hombres, paz! Sobre la tierra
postrada demasiado es el misterio» 5.
Nos hemos olvidado de los muros a
construir. El virus no conoce
fronteras. En un instante ha
derribado todas las barreras y las
distinciones: de raza, de religión, de



censo, de poder. No debemos volver
atrás cuando este momento haya
pasado. Como nos ha exhortado el
Santo Padre no debemos
desaprovechar esta ocasión. No
hagamos que tanto dolor, tantos
muertos, tanto compromiso heroico
por parte de los agentes sanitarios
haya sido en vano. Esta es la
«recesión» que más debemos temer.

De las espadas forjarán arados,

de las lanzas, podaderas.

No alzará la espada pueblo contra
pueblo,

no se adiestrarán para la guerra (Is
2,4).

Es el momento de realizar algo de
esta profecía de Isaías cuyo
cumplimiento espera desde siempre
la humanidad. Digamos basta a la
trágica carrera de armamentos.
Gritadlo con todas vuestras fuerzas,



jóvenes, porque es sobre todo
vuestro destino lo que está en juego.
Destinemos los ilimitados recursos
empleados para las armas para los
fines cuya necesidad y urgencia
vemos en estas situaciones: la salud,
la higiene, la alimentación, la lucha
contra la pobreza, el cuidado de lo
creado. Dejemos a la generación que
venga un mundo más pobre de cosas
y de dinero, si es necesario, pero más
rico en humanidad.

La Palabra de Dios nos dice qué es lo
primero que debemos hacer en
momentos como estos: gritar a Dios.
Es él mismo quien pone en labios de
los hombres las palabras que hay que
gritarle, a veces incluso palabras
duras, de llanto y casi de acusación.
«¡Levántate, Señor, ven en nuestra
ayuda! ¡Sálvanos por tu
misericordia! […] ¡Despierta, no nos
rechaces para siempre!» (Sal
44,24.27). «Señor, ¿no te importa que
perezcamos?» (Mc 4,38).



¿Acaso a Dios le gusta que se le rece
para conceder sus beneficios? ¿Acaso
nuestra oración puede hacer cambiar
sus planes a Dios? No, pero hay cosas
que Dios ha decidido concedernos
como fruto conjunto de su gracia y
de nuestra oración, casi para
compartir con sus criaturas el mérito
del beneficio recibido 6. Es él quien
nos impulsa a hacerlo: «Pedid y
recibiréis, ha dicho Jesús, llamad y se
os abrirá» (Mt 7,7).

Cuando, en el desierto, los judíos
eran mordidos por serpientes
venenosas, Dios ordenó a Moisés que
levantara en un estandarte una
serpiente de bronce, y quien lo
miraba no moría. Jesús se ha
apropiado de este símbolo. «Como
Moisés levantó la serpiente en el
desierto —le dijo a Nicodemo— así es
preciso que sea levantado el Hijo del
hombre, para que todo aquel que
cree en él tenga vida eterna» (Jn
3,14-15). También nosotros, en este



momento, somos mordidos por una
«serpiente» venenosa invisible.
Miremos a Aquel que fue
«levantado» por nosotros en la cruz.
Adorémoslo por nosotros y por todo
el género humano. Quien lo mira con
fe no muere. Y si muere, será para
entrar en la vida eterna.

"Después de tres días resucitaré",
predijo Jesús (cf. Mt 9, 31). Nosotros
también, después de estos días que
esperamos sean cortos, nos
levantaremos y saldremos de las
tumbas de nuestros hogares. No para
volver a la vida anterior como
Lázaro, sino a una vida nueva, como
Jesús. Una vida más fraterna, más
humana. ¡Más cristiana!

Via Crucis. Meditaciones y oraciones
propuestas por la capellanía



del Centro Penitenciario “Due
Palazzi” de Padua (Enlace)

Sábado Santo. Vigilia Pascual

«Pasado el sábado» (Mt 28,1) las
mujeres fueron al sepulcro. Así
comenzaba el evangelio de esta
Vigilia santa, con el sábado. Es el día
del Triduo pascual que más
descuidamos, ansiosos por pasar de
la cruz del viernes al aleluya del
domingo. Sin embargo, este año
percibimos más que nunca el sábado
santo, el día del gran silencio. Nos
vemos reflejados en los sentimientos
de las mujeres durante aquel día.
Como nosotros, tenían en los ojos el
drama del sufrimiento, de una
tragedia inesperada que se les vino
encima demasiado rápido. Vieron la
muerte y tenían la muerte en el
corazón. Al dolor se unía el miedo,

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2020/documents/ns_lit_doc_20200410_via-crucis-meditazioni_sp.html


¿tendrían también ellas el mismo fin
que el Maestro? Y después, la
inquietud por el futuro, quedaba
todo por reconstruir. La memoria
herida, la esperanza sofocada. Para
ellas, como para nosotros, era la hora
más oscura.

Pero en esta situación las mujeres no
se quedaron paralizadas, no cedieron
a las fuerzas oscuras de la
lamentación y del remordimiento, no
se encerraron en el pesimismo, no
huyeron de la realidad. Realizaron
algo sencillo y extraordinario:
prepararon en sus casas los
perfumes para el cuerpo de Jesús. No
renunciaron al amor: la misericordia
iluminó la oscuridad del corazón. La
Virgen, en el sábado, día que le sería
dedicado, rezaba y esperaba. En el
desafío del dolor, confiaba en el
Señor. Sin saberlo, esas mujeres
preparaban en la oscuridad de aquel
sábado el amanecer del «primer día
de la semana», día que cambiaría la



historia. Jesús, como semilla en la
tierra, estaba por hacer germinar en
el mundo una vida nueva; y las
mujeres, con la oración y el amor,
ayudaban a que floreciera la
esperanza. Cuántas personas, en los
días tristes que vivimos, han hecho y
hacen como aquellas mujeres:
esparcen semillas de esperanza. Con
pequeños gestos de atención, de
afecto, de oración.

Al amanecer, las mujeres fueron al
sepulcro. Allí, el ángel les dijo:
«Vosotras, no temáis […]. No está
aquí: ¡ha resucitado!» (vv. 5-6). Ante
una tumba escucharon palabras de
vida… Y después encontraron a Jesús,
el autor de la esperanza, que
confirmó el anuncio y les dijo: «No
temáis» (v. 10). No temáis, no tengáis
miedo: He aquí el anuncio de la
esperanza. Que es también para
nosotros, hoy. Hoy. Son las palabras
que Dios nos repite en la noche que
estamos atravesando.



En esta noche conquistamos un
derecho fundamental, que no nos
será arrebatado: el derecho a la
esperanza; es una esperanza nueva,
viva, que viene de Dios. No es un
mero optimismo, no es una
palmadita en la espalda o unas
palabras de ánimo de circunstancia,
con una sonrisa pasajera. No. Es un
don del Cielo, que no podíamos
alcanzar por nosotros mismos: Todo
irá bien, decimos constantemente
estas semanas, aferrándonos a la
belleza de nuestra humanidad y
haciendo salir del corazón palabras
de ánimo. Pero, con el pasar de los
días y el crecer de los temores, hasta
la esperanza más intrépida puede
evaporarse. La esperanza de Jesús es
distinta, infunde en el corazón la
certeza de que Dios conduce todo
hacia el bien, porque incluso hace
salir de la tumba la vida.

El sepulcro es el lugar donde quien
entra no sale. Pero Jesús salió por



nosotros, resucitó por nosotros, para
llevar vida donde había muerte, para
comenzar una nueva historia que
había sido clausurada, tapándola con
una piedra. Él, que quitó la roca de la
entrada de la tumba, puede remover
las piedras que sellan el corazón. Por
eso, no cedamos a la resignación, no
depositemos la esperanza bajo una
piedra. Podemos y debemos esperar,
porque Dios es fiel, no nos ha dejado
solos, nos ha visitado y ha venido en
cada situación: en el dolor, en la
angustia y en la muerte. Su luz
iluminó la oscuridad del sepulcro, y
hoy quiere llegar a los rincones más
oscuros de la vida. Hermana,
hermano, aunque en el corazón
hayas sepultado la esperanza, no te
rindas: Dios es más grande. La
oscuridad y la muerte no tienen la
última palabra. Ánimo, con Dios
nada está perdido.

Ánimo: es una palabra que, en el
Evangelio, está siempre en labios de



Jesús. Una sola vez la pronuncian
otros, para decir a un necesitado:
«Ánimo, levántate, que [Jesús] te
llama» (Mc 10,49). Es Él, el
Resucitado, el que nos levanta a
nosotros que estamos necesitados. Si
en el camino eres débil y frágil, si
caes, no temas, Dios te tiende la
mano y te dice: «Ánimo”. Pero tú
podrías decir, como don Abundio: «El
valor no se lo puede otorgar uno
mismo» (A. Manzoni, Los Novios (I
Promessi Sposi), XXV). No te lo
puedes dar, pero lo puedes recibir
como don. Basta abrir el corazón en
la oración, basta levantar un poco
esa piedra puesta en la entrada de tu
corazón para dejar entrar la luz de
Jesús. Basta invitarlo: “Ven, Jesús, en
medio de mis miedos, y dime
también: Ánimo”. Contigo, Señor,
seremos probados, pero no turbados.
Y, a pesar de la tristeza que podamos
albergar, sentiremos que debemos
esperar, porque contigo la cruz
florece en resurrección, porque Tú



estás con nosotros en la oscuridad de
nuestras noches, eres certeza en
nuestras incertidumbres, Palabra en
nuestros silencios, y nada podrá
nunca robarnos el amor que nos
tienes.

Este es el anuncio pascual; un
anuncio de esperanza que tiene una
segunda parte: el envío. «Id a
comunicar a mis hermanos que
vayan a Galilea» (Mt 28,10), dice
Jesús. «Va por delante de vosotros a
Galilea» (v. 7), dice el ángel. El Señor
nos precede, nos precede siempre. Es
hermoso saber que camina delante
de nosotros, que visitó nuestra vida y
nuestra muerte para precedernos en
Galilea; es decir, el lugar que para Él
y para sus discípulos evocaba la vida
cotidiana, la familia, el trabajo. Jesús
desea que llevemos la esperanza allí,
a la vida de cada día. Pero para los
discípulos, Galilea era también el
lugar de los recuerdos, sobre todo de
la primera llamada. Volver a Galilea



es acordarnos de que hemos sido
amados y llamados por Dios. Cada
uno de nosotros tiene su propia
Galilea. Necesitamos retomar el
camino, recordando que nacemos y
renacemos de una llamada de amor
gratuita, allí, en mi Galilea. Este es el
punto de partida siempre, sobre todo
en las crisis y en los tiempos de
prueba. Con la memoria de mi
Galilea.

Pero hay más. Galilea era la región
más alejada de Jerusalén, el lugar
donde se encontraban en ese
momento. Y no sólo
geográficamente: Galilea era el sitio
más distante de la sacralidad de la
Ciudad santa. Era una zona poblada
por gentes distintas que practicaban
varios cultos, era la «Galilea de los
gentiles» (Mt 4,15). Jesús los envió
allí, les pidió que comenzaran de
nuevo desde allí. ¿Qué nos dice esto?
Que el anuncio de la esperanza no se
tiene que confinar en nuestros



recintos sagrados, sino que hay que
llevarlo a todos. Porque todos
necesitan ser reconfortados y, si no lo
hacemos nosotros, que hemos
palpado con nuestras manos «el
Verbo de la vida» (1 Jn 1,1), ¿quién lo
hará? Qué hermoso es ser cristianos
que consuelan, que llevan las cargas
de los demás, que animan, que son
mensajeros de vida en tiempos de
muerte. Llevemos el canto de la vida
a cada Galilea, a cada región de esa
humanidad a la que pertenecemos y
que nos pertenece, porque todos
somos hermanos y hermanas.
Acallemos los gritos de muerte, que
terminen las guerras. Que se acabe la
producción y el comercio de armas,
porque necesitamos pan y no fusiles.
Que cesen los abortos, que matan la
vida inocente. Que se abra el corazón
del que tiene, para llenar las manos
vacías del que carece de lo necesario.

Al final, las mujeres «abrazaron los
pies» de Jesús (Mt 28,9), aquellos pies



que habían hecho un largo camino
para venir a nuestro encuentro,
incluso entrando y saliendo del
sepulcro. Abrazaron los pies que
pisaron la muerte y abrieron el
camino de la esperanza. Nosotros,
peregrinos en busca de esperanza,
hoy nos aferramos a Ti, Jesús
Resucitado. Le damos la espalda a la
muerte y te abrimos el corazón a Ti,
que eres la Vida.

Bendición Pascual y mensaje Urbi
et Orbi

Queridos hermanos y hermanas:
¡Feliz Pascua!

Hoy resuena en todo el mundo el
anuncio de la Iglesia: “¡Jesucristo ha
resucitado! ¡Verdaderamente ha
resucitado!”.



Esta Buena Noticia se ha encendido
como una llama nueva en la noche,
en la noche de un mundo que
enfrentaba ya desafíos cruciales y
que ahora se encuentra abrumado
por la pandemia, que somete a
nuestra gran familia humana a una
dura prueba. En esta noche resuena
la voz de la Iglesia: «¡Resucitó de
veras mi amor y mi esperanza!»
(Secuencia pascual).

Es otro “contagio”, que se transmite
de corazón a corazón, porque todo
corazón humano espera esta Buena
Noticia. Es el contagio de la
esperanza: «¡Resucitó de veras mi
amor y mi esperanza!». No se trata
de una fórmula mágica que hace
desaparecer los problemas. No, no es
eso la resurrección de Cristo, sino la
victoria del amor sobre la raíz del
mal, una victoria que no “pasa por
encima” del sufrimiento y la muerte,
sino que los traspasa, abriendo un
camino en el abismo, transformando



el mal en bien, signo distintivo del
poder de Dios.

El Resucitado no es otro que el
Crucificado. Lleva en su cuerpo
glorioso las llagas indelebles, heridas
que se convierten en lumbreras de
esperanza. A Él dirigimos nuestra
mirada para que sane las heridas de
la humanidad desolada.

Hoy pienso sobre todo en los que han
sido afectados directamente por el
coronavirus: los enfermos, los que
han fallecido y las familias que lloran
por la muerte de sus seres queridos,
y que en algunos casos ni siquiera
han podido darles el último adiós.
Que el Señor de la vida acoja consigo
en su reino a los difuntos, y dé
consuelo y esperanza a quienes aún
están atravesando la prueba,
especialmente a los ancianos y a las
personas que están solas. Que
conceda su consolación y las gracias
necesarias a quienes se encuentran



en condiciones de particular
vulnerabilidad, como también a
quienes trabajan en los centros de
salud, o viven en los cuarteles y en
las cárceles. Para muchos es una
Pascua de soledad, vivida en medio
de los numerosos lutos y dificultades
que está provocando la pandemia,
desde los sufrimientos físicos hasta
los problemas económicos.

Esta enfermedad no sólo nos está
privando de los afectos, sino también
de la posibilidad de recurrir en
persona al consuelo que brota de los
sacramentos, especialmente de la
Eucaristía y la Reconciliación. En
muchos países no ha sido posible
acercarse a ellos, pero el Señor no
nos dejó solos. Permaneciendo
unidos en la oración, estamos
seguros de que Él nos cubre con su
mano (cf. Sal 138,5), repitiéndonos
con fuerza: No temas, «he resucitado
y aún estoy contigo» (Antífona de



ingreso de la Misa del día de Pascua, 
Misal Romano).

Que Jesús, nuestra Pascua, conceda
fortaleza y esperanza a los médicos y
a los enfermeros, que en todas partes
ofrecen un testimonio de cuidado y
amor al prójimo hasta la extenuación
de sus fuerzas y, no pocas veces,
hasta el sacrificio de su propia salud.
A ellos, como también a quienes
trabajan asiduamente para
garantizar los servicios esenciales
necesarios para la convivencia civil,
a las fuerzas del orden y a los
militares, que en muchos países han
contribuido a mitigar las dificultades
y sufrimientos de la población, se
dirige nuestro recuerdo afectuoso y
nuestra gratitud.

En estas semanas, la vida de millones
de personas cambió repentinamente.
Para muchos, permanecer en casa ha
sido una ocasión para reflexionar,
para detener el frenético ritmo de



vida, para estar con los seres
queridos y disfrutar de su compañía.
Pero también es para muchos un
tiempo de preocupación por el futuro
que se presenta incierto, por el
trabajo que corre el riesgo de
perderse y por las demás
consecuencias que la crisis actual
trae consigo. Animo a quienes tienen
responsabilidades políticas a trabajar
activamente en favor del bien común
de los ciudadanos, proporcionando
los medios e instrumentos necesarios
para permitir que todos puedan
tener una vida digna y favorecer,
cuando las circunstancias lo
permitan, la reanudación de las
habituales actividades cotidianas.

Este no es el tiempo de la
indiferencia, porque el mundo
entero está sufriendo y tiene que
estar unido para afrontar la
pandemia. Que Jesús resucitado
conceda esperanza a todos los
pobres, a quienes viven en las



periferias, a los prófugos y a los que
no tienen un hogar. Que estos
hermanos y hermanas más débiles,
que habitan en las ciudades y
periferias de cada rincón del mundo,
no se sientan solos. Procuremos que
no les falten los bienes de primera
necesidad, más difíciles de conseguir
ahora cuando muchos negocios están
cerrados, como tampoco los
medicamentos y, sobre todo, la
posibilidad de una adecuada
asistencia sanitaria. Considerando
las circunstancias, se relajen además
las sanciones internacionales de los
países afectados, que les impiden
ofrecer a los propios ciudadanos una
ayuda adecuada, y se afronten —por
parte de todos los Países— las
grandes necesidades del momento,
reduciendo, o incluso condonando, la
deuda que pesa en los presupuestos
de aquellos más pobres.

Este no es el tiempo del egoísmo,
porque el desafío que enfrentamos



nos une a todos y no hace acepción
de personas. Entre las numerosas
zonas afectadas por el coronavirus,
pienso especialmente en Europa.
Después de la Segunda Guerra
Mundial, este continente pudo
resurgir gracias a un auténtico
espíritu de solidaridad que le
permitió superar las rivalidades del
pasado. Es muy urgente, sobre todo
en las circunstancias actuales, que
esas rivalidades no recobren fuerza,
sino que todos se reconozcan parte
de una única familia y se sostengan
mutuamente. Hoy, la Unión Europea
se encuentra frente a un desafío
histórico, del que dependerá no sólo
su futuro, sino el del mundo entero.
Que no pierda la ocasión para
demostrar, una vez más, la
solidaridad, incluso recurriendo a
soluciones innovadoras. Es la única
alternativa al egoísmo de los
intereses particulares y a la tentación
de volver al pasado, con el riesgo de
poner a dura prueba la convivencia



pacífica y el desarrollo de las
próximas generaciones.

Este no es tiempo de la división. Que
Cristo, nuestra paz, ilumine a
quienes tienen responsabilidades en
los conflictos, para que tengan la
valentía de adherir al llamamiento
por un alto el fuego global e
inmediato en todos los rincones del
mundo. No es este el momento para
seguir fabricando y vendiendo
armas, gastando elevadas sumas de
dinero que podrían usarse para
cuidar personas y salvar vidas. Que
sea en cambio el tiempo para poner
fin a la larga guerra que ha
ensangrentado a la amada Siria, al
conflicto en Yemen y a las tensiones
en Irak, como también en el Líbano.
Que este sea el tiempo en el que los
israelíes y los palestinos reanuden el
diálogo, y que encuentren una
solución estable y duradera que les
permita a ambos vivir en paz. Que
acaben los sufrimientos de la



población que vive en las regiones
orientales de Ucrania. Que se
terminen los ataques terroristas
perpetrados contra tantas personas
inocentes en varios países de África.

Este no es tiempo del olvido. Que la
crisis que estamos afrontando no nos
haga dejar de lado a tantas otras
situaciones de emergencia que llevan
consigo el sufrimiento de muchas
personas. Que el Señor de la vida se
muestre cercano a las poblaciones de
Asia y África que están atravesando
graves crisis humanitarias, como en
la Región de Cabo Delgado, en el
norte de Mozambique. Que
reconforte el corazón de tantas
personas refugiadas y desplazadas a
causa de guerras, sequías y carestías.
Que proteja a los numerosos
migrantes y refugiados —muchos de
ellos son niños—, que viven en
condiciones insoportables,
especialmente en Libia y en la
frontera entre Grecia y Turquía. Y no



quiero olvidar de la isla de Lesbos.
Que permita alcanzar soluciones
prácticas e inmediatas en Venezuela,
orientadas a facilitar la ayuda
internacional a la población que
sufre a causa de la grave coyuntura
política, socioeconómica y sanitaria.

Queridos hermanos y hermanas:

Las palabras que realmente
queremos escuchar en este tiempo
no son indiferencia, egoísmo,
división y olvido. ¡Queremos
suprimirlas para siempre! Esas
palabras pareciera que prevalecen
cuando en nosotros triunfa el miedo
y la muerte; es decir, cuando no
dejamos que sea el Señor Jesús quien
triunfe en nuestro corazón y en
nuestra vida. Que Él, que ya venció la
muerte abriéndonos el camino de la
salvación eterna, disipe las tinieblas
de nuestra pobre humanidad y nos
introduzca en su día glorioso que no
conoce ocaso.



Con estas reflexiones, os deseo a
todos una feliz Pascua.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/semana-santa-
papa-francisco-2020/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/semana-santa-papa-francisco-2020/
https://opusdei.org/es-co/article/semana-santa-papa-francisco-2020/
https://opusdei.org/es-co/article/semana-santa-papa-francisco-2020/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2020)

