
opusdei.org

Santificar el
descanso

Dios, que nos invita a trabajar
para colaborar con él en la
Creación, quiere también que
descansemos. El reposo
merecido es voluntad de Dios
para cada uno de nosotros.

25/09/2015

«El hombre tiene que imitar a Dios
tanto trabajando como descansando,
dado que Dios mismo ha querido
presentarle la propia obra creadora
bajo la forma del trabajo y del
descanso» [1].



Estas palabras de Juan Pablo II hacen
referencia al relato de la Creación,
primer «evangelio del trabajo» [2]. El
autor sagrado, después de narrar
cómo Dios, durante seis días, da la
existencia al cielo, a la tierra y a todo
su ornato, concluye: "Terminó Dios
en el día séptimo la obra que había
hecho, y descansó en el día séptimo
de toda la obra que había hecho. Y
bendijo Dios el día séptimo y lo
santificó, porque ese día descansó
Dios de toda la obra que había
realizado en la creación" [3].

A partir de entonces, corresponde al
hombre perfeccionar esa obra divina
mediante su trabajo [4], sin olvidar
que él es también criatura, fruto del
amor de Dios y llamado a la unión
definitiva con Él. El descanso del día
séptimo, que Dios santifica, tiene
para el hombre un hondo
significado: además de una
necesidad, es tiempo apropiado para
reconocer a Dios como autor y Señor



de todo lo creado, y anticipo del
descanso y alegría definitivos en la
Resurrección.

Una vida que transcurriese
sumergida en los afanes del trabajo,
sin considerar el fundamento del que
todo proviene y el sentido –el fin–
hacia el que todo tiende, «correría el
peligro de olvidar que Dios es el
Creador, del cual depende todo» [5],
y hacia el cual todo se orienta.

Hacer todo para la gloria de Dios –la
unidad de vida– es vivir con
fundamento sólido y con sentido y
fin sobrenaturales, es descansar en la
filiación divina dentro del propio
trabajo y convertir el descanso en
servicio a Dios y a los demás.

En la Obra, todo es medio de
santidad: el trabajo y el descanso;
la vida de piedad y el trato
afectuoso con todos; la alegría y el
dolor. En una palabra, hay una
posibilidad de santificación en



cada minuto de nuestra vida: en
todo debemos amar y cumplir la
Voluntad de Dios [6].

SITUAR EL TRABAJO Y EL
DESCANSO

El trabajo es un don de Dios y la
misma creación es ya una llamada
[7]: el hecho de que Dios llame a la
existencia a una criatura libre, y la
cree por amor, lleva implícita una
vocación a corresponder.

El trabajo es ámbito de encuentro
entre la libertad creadora de Dios y
la libertad del hombre, lugar de
respuesta, y por tanto de oración
hecha obras y de contemplación.
Viendo la mano de Dios en todas las
cosas, y especialmente en los demás
hombres y en sí misma, la criatura se
esfuerza para llevar todo a la
perfección querida por Dios,
buscando así su propia plenitud.



La invitación divina a trabajar es
consecuencia de un corazón de Padre
que quiere contar con la
colaboración de sus hijos. El esfuerzo
que esa tarea conlleva ha de ser
humilde, filial, respuesta de amor y
no iniciativa autónoma que busque
la propia gloria.

Se podría aplicar al trabajo aquella
imagen de nuestro Padre, en la que
un pequeño se acerca a un grupo
pescadores que tiraban de la red con
enorme fuerza: agarró la cuerda con
sus manecitas y comenzó a tirar
con evidente torpeza. Aquellos
pescadores rudos, nada refinados,
debieron de sentir su corazón
estremecerse y permitieron que el
pequeño colaborase; no lo
apartaron, aunque más bien
estorbaba [8].

Dios conoce bien a sus criaturas. Al
mismo tiempo que nos invita a
colaborar con Él, sabe que nuestra



naturaleza es frágil y quebradiza. La
llamada divina a trabajar incluye la
necesidad del descanso. Como se
deduce del relato de la creación, «la
alternancia entre trabajo y descanso,
propia de la naturaleza humana, es
querida por Dios mismo» [9].

Esta necesidad parte, en primer
lugar, de la limitación física.
Sobrestimar las propias fuerzas o un
espíritu de sacrificio mal entendido
podrían dar lugar a daños en la salud
que Dios no quiere y que, a la larga,
condicionarían la disponibilidad
para servirle. Sin embargo, en algún
momento, el Señor puede pedirnos
mayor desgaste, situaciones que
exijan un desprendimiento heroico
incluso de la propia salud para
cumplir su Voluntad.

Don Álvaro, saliendo a la calle con
cuarenta grados de fiebre para
buscar medios económicos, mientras
se levantaban los edificios de Villa



Tevere, es un ejemplo de ese amor
sin condiciones.

Pero, por el mismo motivo –servir a
Dios–, es bueno dedicar el tiempo
necesario al descanso, como nuestro
Padre ha señalado en numerosas
ocasiones: Me parece, por eso,
oportuno recordaros la
conveniencia del descanso. Si
llegara la enfermedad, la
recibiremos con alegría, como
venida de la mano de Dios; pero no
podemos provocarla con nuestra
imprudencia: somos hombres, y
necesitamos reponer las fuerzas
de nuestro cuerpo [10].

Sería una pena que, pudiendo
descansar, mermaran las fuerzas por
falta de reposo. Sabiendo que somos
de Dios y que no nos pertenecemos,
tenemos la responsabilidad de cuidar
la salud, de estar en condiciones de
dar a Dios toda la gloria.



El descanso es también una
necesidad espiritual, «es una cosa 
sagrada, siendo para el hombre la
condición para liberarse de la serie, a
veces excesivamente absorbente, de
los compromisos terrenos y tomar
conciencia de que todo es obra de
Dios» [11].

Salir de las exigentes solicitaciones –
plazos, proyectos, riesgos,
incertidumbres– que demanda el
trabajo profesional, facilita el sosiego
necesario para redimensionar la
existencia y la propia tarea.

Saber despegarse periódicamente de
esos reclamos supone, en ocasiones,
un acto de abandono en el Señor, y
contribuye a relativizar la
importancia material de lo que
hacemos, «persuadidos de que las
victorias del hombre son signo de la
grandeza de Dios y consecuencia de
su inefable designio» [12].



Trabajamos por fidelidad, por amor,
para que Dios se sirva –ha querido
servirse– de nuestra entrega, sin
atribuirnos la eficacia: ni el que
planta es nada, ni el que riega, sino
el que da el crecimiento, Dios [13].
La interrupción de la tarea habitual
ayuda a valorar la desproporción
entre nuestra aportación personal y
los frutos de santidad y de
apostolado que produce.

Si somos objetivos, con la objetividad
que dan la fe y el trato con el Señor,
veremos que también el esfuerzo que
ponemos en el trabajo es don de Dios
que sostiene, guía y empuja. El
trabajo profesional –en el
laboratorio, en la fábrica, en el taller,
en el campo, en el hogar de familia–,
siendo el eje de la santidad, y la
actividad que de algún modo
estructura la existencia, no debe
absorber otras facetas igualmente
importantes.



«Por tanto, si después de seis días de
trabajo el hombre busca un tiempo
de distensión y de más atención a
otros aspectos de la propia vida, esto
responde a una auténtica necesidad,
en plena armonía con la perspectiva
del mensaje evangélico» [14].

Dedicar tiempo a la familia, a los
amigos; emplearlo para incrementar
la formación y la cultura y para
tratar al Señor con más calma
suponen también excelentes
ocasiones para buscar la santidad en
las que «las preocupaciones y las
tareas diarias pueden encontrar su
justa dimensión: las cosas materiales
por las cuales nos inquietamos dejan
paso a los valores del espíritu; las
personas con las que convivimos
recuperan, en el encuentro y en el
diálogo más sereno, su verdadero
rostro» [15].

El descanso responde también, por
tanto, a la necesidad de vigilar, de



pararse a rectificar el rumbo para
poner a Dios en el centro y
descubrirle en los demás. Las
Convivencias, un paseo con la
familia, los ratos de oración, las
tertulias, los tiempos de retiro..., cada
uno de estos ejemplos, a su modo,
está en consonancia con esa
necesidad y contiene notas
esenciales de lo que significa
descansar con sentido.

Reponer fuerzas en el cuerpo y en el
espíritu: un cambio de actividad –el
descanso no es no hacer nada–, que
se distancia de las preocupaciones
diarias, situándolas en su justa
medida.

Esto es particularmente importante
en ambientes donde una
competitividad desmesurada,
movida muchas veces por el deseo de
gloria humana, tiende a absorber tal
cantidad de tiempo y energías que
hacen difícil atender otras



obligaciones. El obrar de Dios es el
modelo del obrar humano. Si Dios 
tomó respiro el día séptimo, también
el hombre debe reponerse y hacer
que quienes están a su lado,
especialmente los más necesitados, 
recobren aliento [16].

«En esta perspectiva, el descanso
dominical y festivo adquiere una
dimensión profética, afirmando no
sólo la primacía absoluta de Dios,
sino también la primacía y la
dignidad de la persona en relación
con las exigencias de la vida social y
económica, anticipando, en cierto
modo, los cielos nuevos y la tierra
nueva, donde la liberación de la
esclavitud de las necesidades será
definitiva y total. En resumen, el día
del Señor se convierte así también,
en el modo más propio, en el día del
hombre» [17].

ANTICIPO DE LA RESURRECCIÓN



Con la plenitud de la Revelación, en
Cristo, el trabajo y el descanso
alcanzan una comprensión más
plena, insertados en la dimensión
salvadora: el descanso como anticipo
de la Resurrección ilumina la fatiga
del trabajo como unión a la Cruz de
Cristo.

«Mi Padre sigue obrando todavía...
(Jn 5, 17); obra con la fuerza
creadora, sosteniendo en la
existencia al mundo que ha llamado
de la nada al ser, y obra con la fuerza
salvífica en los corazones de los
hombres, a quienes ha destinado
desde el principio al descanso (Hb 4,
1; 9-16) en unión consigo mismo, en
la casa del Padre (Jn 14, 2)» [18].

Así como en Cristo, Cruz y
Resurrección forman una unidad
inseparable, aunque sean dos
acontecimientos históricos sucesivos,
análogamente, el trabajo y el
descanso deben estar integrados en



unidad vital. Por eso,más allá de la
sucesión temporal, del cambio de
ocupación que supone el descanso
respecto al trabajo, se descansa en el
Señor, se descansa en la filiación
divina.

Esta nueva perspectiva introduce el
descanso junto al propio trabajo,
como una tarea filial, sin quitar al
trabajo lo que tiene de esfuerzo y
fatiga. Lo que queda excluido es otro
género de cansancio bien distinto,
que se deriva de trabajar por el
orgullo de buscar como meta
suprema la afirmación personal, o de
trabajar sólo por motivos humanos.
Ese cansancio, Dios no lo quiere: En
vano madrugáis, y os vais tarde a
descansar los que coméis el pan de
fatigas [19].

Descansad, hijos, en la filiación
divina. Dios es un Padre, lleno de
ternura, de infinito amor.
Llamadle Padre muchas veces, y



decidle –a solas– que le queréis,
que le queréis muchísimo: que
sentís el orgullo y la fuerza de ser
hijos suyos [20].

Esa fuerza de ser hijos de Dios
conduce a un trabajo más
sacrificado, a una mayor abnegación,
hasta abrazar la Cruz de cada día con
la fuerza del Espíritu Santo, para
cumplir ahí la Voluntad de Dios, sin
desfallecer; permite trabajar sin
descanso, porque el cansancio del
trabajo pasa a ser redentor.
Entonces, vale la pena empeñarse
con todas las energías en la tarea
porque ya no sólo se están
obteniendo frutos materiales, sino
que se está llevando el mundo a
Cristo.

Cuando se trabaja con esa
disposición, más allá del esfuerzo
humano de hacer fructificar los
talentos, aparece el fruto
sobrenatural de paz y alegría: Muy



bien, siervo bueno y fiel; como has
sido fiel en lo poco, yo te confiaré
lo mucho: entra en la alegría de tu
señor [21], y la fecundidad
apostólica: Muy bien, siervo bueno,
porque has sido fiel en lo poco, ten
potestad sobre diez ciudades [22].

Por lo tanto, el trabajo «no puede
consistir en el mero ejercicio de las
fuerzas humanas en una acción
exterior; debe dejar un espacio
interior, donde el hombre,
convirtiéndose cada vez más en lo
que por voluntad divina tiene que
ser, se va preparando a aquel
“descanso” que el Señor reserva a sus
siervos y amigos» [23].

En el episodio de la Transfiguración
se narra que seis días después de
anunciar su Pasión y muerte, Jesús
se llevó con él a Pedro, a Santiago y
a Juan su hermano, y los condujo a
un monte alto, a ellos solos. Y se
transfiguró ante ellos [24]. Santo



Tomás, comentando este pasaje,
relaciona el día séptimo en el que
Dios descansó de la obra creadora
con el séptimo día –seis días
después– en que el Señor se
manifestó a sus discípulos para
mostrarles un anticipo de la
Resurrección gloriosa, para que,
levantando la mirada, no se
quedasen en una visón terrena [25].
Los tres discípulos, admirados ante la
contemplación de la gloria, ante la
presencia del fin al que están
llamados, expresan la alegría de
descansar en el Señor y con el Señor: 
qué bien estamos aquí; si quieres
haré aquí tres tiendas [26] –afirma
Pedro–, viviendo anticipadamente la
alegría y la paz del Cielo. Ese
momento no iba a perpetuarse
todavía. Sin embargo, la luz y la paz
del Tabor serán fuerza para
continuar el camino que, pasando
por la Cruz, conduce a la
Resurrección.



También nosotros hallamos descanso
en el abandono filial: la paz y la
serenidad de quien sabe que detrás
del cansancio, las dificultades y las
preocupaciones propias de nuestra
condición terrena, hay un Padre
eterno y omnipotente, que nos
sostiene. Trabajar con visión de
eternidad evita preocupaciones
inútiles y desasosiegos infecundos y
anima cualquier tarea con el deseo
de ver definitivamente el rostro de
Cristo.

Santificar el descanso, y
especialmente el domingo –
paradigma del descanso cristiano
que celebra la Resurrección del
Señor–, ayuda a descubrir el sentido
de eternidad y contribuye a renovar
la esperanza: «el domingo significa el
día verdaderamente único que
seguirá al tiempo actual, el día sin
término que no conocerá ni tarde ni
mañana, el siglo imperecedero que
no podrá envejecer; el domingo es el



preanuncio incesante de la vida sin
fin que reanima la esperanza de los
cristianos y los alienta en su
camino» [27].

SANTIFICAR EL DESCANSO Y LAS
DIVERSIONES

Los primeros cristianos vivían su fe
en un ambiente hedonista y pagano.
Desde el principio, se dieron cuenta
de que no se puede compatibilizar el
seguimiento de Cristo con formas de 
descansar y de divertirse que
pervierten y deshumanizan.

San Agustín, en referencia a
espectáculos de este tipo, decía en
una homilía: «Niégate a ir,
reprimiendo en tu corazón la
concupiscencia temporal, y mantente
en una actitud fuerte y
perseverante» [28]. No es extraño
que se repitan ahora, en ambientes 
neopaganos, manifestaciones
clamorosas de esa indigencia
espiritual.



Es preciso discernir «entre los
medios de la cultura y las diversiones
que la sociedad ofrece, los que estén
más de acuerdo con una vida
conforme a los preceptos del
Evangelio» [29].

No se trata de permanecer en un
ambiente cerrado. Es necesario
ponerse en marcha, con iniciativa,
con valentía, con verdadero amor a
las almas, de modo que cada uno nos
esforcemos para transmitir en los
ambientes sociales el sentido y el
gozo cristiano del descanso. Como
nos recordaba don Álvaro, es una
labor importante para cada uno la
creación de lugares en los que impere
un tono cristiano en las relaciones
sociales, en las diversiones, en el
aprovechamiento del tiempo libre
[30].

Jesús, María y José nos muestran
cómo hay en la vida familiar tiempo
para el descanso y para la fiesta: 



iban todos los años a Jerusalén
para la fiesta de la Pascua [31]. La
familia, espacio espiritual, es una
escuela para aprender a descansar
pensando en los demás. Para ello
conviene programar bien las
vacaciones, emplear los tiempos de
descanso para estar con los hijos,
para conocerles bien y conversar con
ellos, para jugar con los más
pequeños...

Es preciso aprender a pasarlo bien
en familia, sin caer en la solución
fácil de dejar a los más jóvenes solos
frente al televisor o navegando en
Internet. En este sentido, seleccionar
en la televisión cuáles son los
programas más interesantes y verlos
junto a los hijos, o enseñar a utilizar
el ordenador con sobriedad,
sabiendo en cada momento para qué
se usa –principalmente como
herramienta de trabajo–, adquieren
hoy una importancia no pequeña.



El Evangelio de San Lucas muestra
también cómo el niño Jesús, movido
por el Espíritu Santo, aprovecha la
subida a Jerusalén con motivo de la
fiesta de la Pascua para iluminar a
los hombres: Cuantos le oían
quedaban admirados de su
sabiduría y de sus respuestas [32].

El descanso no es una interrupción
de la tarea apostólica. Al contrario,
abre nuevas posibilidades, nuevas
ocasiones de profundizar en la
amistad y conocer personas y
ambientes a los que llevar la luz de
Cristo.

El Concilio Vaticano II anima a todos
los cristianos a esta imponente labor:
a cooperar «para que las
manifestaciones y actividades
culturales colectivas, propias de
nuestro tiempo, se humanicen y se
impregnen de espíritu
cristiano» [33].



La Iglesia está necesitada de
personas que actúen, con mentalidad
laical, en este campo de la nueva
evangelización. Urge recristianizar
las fiestas y costumbres populares. –
Urge evitar que los espectáculos
públicos se vean en esta
disyuntiva: o ñoños o paganos.
Pide al Señor que haya quien
trabaje en esa labor de urgencia,
que podemos llamar “apostolado
de la diversión” [34].

F. J. López Díaz – C. Ruiz Montoya

---------------

1. Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

2. Ibid.

3. Gn 2, 1-3.

4. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 307.



5. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

6. A solas con Dios, n. 29.

7. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2566.

8. Amigos de Dios, n.14.

9. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

10. De nuestro Padre, Carta 15-
X-1948, n. 14.

11. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

12. Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

13. 1 Cor 3, 7.

14. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 67.

15. Ibid.



16. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2172.

17. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 68.

18. Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

19. Sal 127 [126], 2.

20. A solas con Dios, n. 221.

21. Mt 25, 21 y 23.

22. Lc 19, 17.

23. Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

24. Mt 17, 1-4.

25. Cfr. Santo Tomás, In Matth. Ev.,
XVII, 1.

26. Mt 17, 4.

27. Cfr. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 26.



28. San Agustín, Sermo 88, 17.

29. Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 68.

30. Don Álvaro, Cartas de Familia (1),
n. 386.

31. Lc 2, 41.

32. Lc 2, 47.

33. Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 61.

34. Camino, n. 975.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-co/article/santificar-el-
descanso/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es-co/article/santificar-el-descanso/
https://opusdei.org/es-co/article/santificar-el-descanso/
https://opusdei.org/es-co/article/santificar-el-descanso/

	Santificar el descanso

